Tu aimeras ton prochain comme toi-méme

18 février 1996
Temple de Saint-Gervais, Geneve
Vincent Schmid

Tu aimeras ton prochain comme toi-méme... Nous voici parvenus a l'apogée de la
Loi — son expression la plus achevée. Gardons a |'esprit que le "commandement
d'amour" n'est pas plus de Jésus que les autres. Il vient du coeur du Lévitique et
montre a nouveau la profondeur a laquelle I'enseignement évangélique plonge dans
le patrimoine d'Israél. A peu pres a I'épogue de Jésus, un important maitre spirituel
du nom de Hillel disait déja quelque chose d'assez semblable « Ce qui vous est
désagréable, ne le faites pas a votre prochain ; toute la Loi se tient la, et tout le
reste en découle. ».

Ce commandement est tres simple; il peut étre suivi spontanément, sans autre
forme de discours. Tout le monde comprend de quoi il s'agit.

En méme temps, il est tres dense : il invite a la méditation. Quelques mots de
commentaires ne seront pas superflus.

1.

Tu aimeras ton prochain...

Ce qui me frappe est le c6té concret de cette parole. Nous ne sommes pas dans une
philosophie abstraite. Nous sommes au contraire dans la vie courante. Qui est mon
prochain ? Comme son nom l'indique : celui qui est proche, celui qui croise ma route.
Cette premiere remarque a son importance : la volonté de Dieu ne consiste pas a
nous faire porter tout le malheur du monde sur les épaules — a supposer gue ce soit
possible. Il y a une facon de s'évader dans la généralité qui est artificielle. La volonté
de Dieu est qu'on s'occupe en priorité de ce qui est a sa portée, la ou on peut agir.

De méme on ne choisit pas son prochain.

Rappelez-vous du Bon Samaritain : il ne choisit pas. Il croise, au hasard d'un voyage,
celui que Dieu a placé sur sa route. Ce n'est pas un théoricien de I'humanitaire. Les

deux professionnels de la religion qui sont passés avant lui sans s'arréter, peut-étre

le sont-ils ? Le Samaritain, lui, ne se demande pas si le blessé fait un prochain


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1996-02-18/tu-aimeras-ton-prochain-comme-toi-meme

présentable, conforme a son idéologie. Il s'en occupe, un point c'est tout.

Pendant la Seconde Guerre mondiale, quand une grande partie du monde était
livrée a la cruauté et a la folie politique, il se passa une chose presque miraculeuse
dans un petit village protestant du Sud de la France, le Chambon-sur-Lignon. Au nez
et a la barbe des troupes d'occupation et de leurs complices, tranquillement, sans
violence, les gens de ce village sauverent des milliers d'enfants juifs d'une mort
certaine.

Cinquante ans plus tard, des livres ont été écrits et des films réalisés sur ce sujet. La
vraie lecon reste la simplicité des villageois qui participérent au sauvetage : pas de
théorie ni de grande déclaration; ils ont fait ca spontanément, sans se poser de
question, parce que ¢a leur semblait naturel. lls pouvaient le faire, ils I'ont fait, c'est
tout.

On pourrait en dire autant des innombrables actes individuels, isolés, que I'Histoire
n'a pas forcément retenu : autant de manifestations concretes de I'amour du
prochain qui ont éclairé cette triste période.

Aime ton prochain... Si tu te demandes : a quoi le reconnaitrai-je ? C'est facile.

Comme toi il est fait de terre et de ciel.

Fils de la poussiere, il est désarmé devant la souffrance, la solitude, I'absurde ou la
mort. Sa peur, tu peux facilement la comprendre, elle t'est familiere.

Et comme toi il est enfant de I'Univers. La méme vie que la tienne bat dans sa
poitrine. Pour reprendre la formule de Maitre Eckhart, il a I'Un pour racine — lui
aussi.

Ton prochain te ressemble. Il est un autre toi-méme. Alors ce que tu peux faire pour
lui, fais-le.

2.

Tu aimeras ton prochain comme toi-méme.

La volonté de Dieu est que non seulement nous aimions notre prochain, mais encore
gue nous nous aimions nous-mémes.

Que veut dire s'aimer soi-méme ?

Penchons-nous un instant sur cette formule peu banale a laquelle notre éducation
religieuse ne nous a pas forcément préparés.



Pour commencer, un constat.

Nous ne pouvons faire oeuvre de paix si nous ne faisons d'abord la paix avec nous-
mémes.

On ne peut séparer le comportement extérieur de I'état intérieur. Pour une part non
négligeable, notre comportement extérieur est le reflet et la projection de notre état
intérieur.

Prenons les exemples extrémes du dictateur et du saint.

Le dictateur est un étre assoiffé de pouvoir. Mais il ne sait pas qu'en fait il est
dominé par la peur. Sa soif de pouvoir est proportionnelle a cette peur. Plus il est
terrorisé, plus démesurée sera son ivresse de puissance. De telle sorte qu'il suffira
de circonstances politiques favorables pour que son chaos intérieur s'étende a une
société entiere.

Au contraire, ceux que nombre de traditions spirituelles appellent saints, sont des
étres suffisamment unifiés en eux-mémes, suffisamment victorieux de leur peur et
proches de leur source, pour diffuser aux autres un peu de lumiere — c'est-a-dire
dédramatiser, calmer, aider.

On connait I'histoire véridique des Peres du Désert, qui se retiraient loin des villes
pour méditer et prier dans la solitude. Vers les années 250/300 de notre ere, les
déserts d'Egypte, de Palestine et de Syrie se peuplerent d'ermites — presque une
mode !

Mais leur rayonnement était tel qu'on se déplacait en masse pour leur demander
conseil... et ils n'étaient jamais tranquilles !

Les grands artisans de paix — Francois d'Assise, Gandhi ou Martin Luther King —
étaient des gens en paix avec eux-mémes — sans quoi ils n'auraient certainement
rien accompli. lls ont agi par leur rayonnement.

Nous serons de bons prochains pour les autres dans la mesure ou nous sommes de
bons prochains pour nous-mémes. La régénération de soi est le plus sur moyen de
régénérer le monde autour de soi.

3.
Voila pour le constat.
Maintenant, la paix avec soi-méme cela suppose d'accepter ce qu'on est. Vaste



programme !

Combien de fois a-t-on prononcé cette phrase sans appel ?

En mille occasions — chaque fois qu'on se heurte a nos limites.

Ce n'est pas si facile d'admettre qu'on est un étre humain avec ses limites, et que
c'est bien ainsi, constate I'Ecclésiaste, avec son réalisme habituel.

Peut-on véritablement accepter tout ce que représente le fait de n'étre gu'humain ?
Voila la vraie question.

Vous connaissez le nom de Léonard de Vinci, ce génie de la Renaissance. Au bas
d'une page contenant des dessins mathématiques et architecturaux, que I'on a
conservé, on peut lire cette note de sa main : j'ai gaspillé mes heures, j'ai perdu
mon temps ! Qu'un esprit supérieur comme Léonard de Vinci puisse dire cela de lui-
méme nous sidere.

Pourtant, ca révele une profonde vérité : nous nous jugeons mal et nous nous
aimons mal.

J'ajoute gu'une certaine vision chrétienne du péché n'arrange pas les affaires. Chez
nous protestants, la devise calviniste par excellence "A Dieu seul la gloire"”, qui est
une devise d'humilité, a souvent dégénéré en humiliation : tout ce qui est mauvais
vient de I'homme et tout ce qui est bon vient de Dieu.

Eh bien non : une créature de Dieu n'a pas le droit de se dénigrer !

La premiere épitre de Jean le releve avec beaucoup de finesse psychologique : ton
coeur te condamne, sache que Dieu est plus grand que ton coeur. Ton coeur est dur,
enclin au jugement.

Alors sache que Dieu est plus grand que ton coeur. La grandeur du Dieu unique te
déborde de toute part : tu as le droit d'étre ce que tu es ! Cesse de te noircir !
Trouve plutdt I'accord intime avec la volonté bienveillante qui traverse I'Univers.

4.,
Aimer son prochain comme soi-méme suppose qu'on se réconcilie avec soi-méme.
Voila qui m'amene a dire un mot de I'ennemi.

Au coeur de I'Evangile, il y a un extraordinaire précepte de Jésus : aime ton ennemi.
Cette parole ne dit pas : sois gentil avec celui qui te marche sur les pieds, sois



complaisant, un peu lache...
Cette parole dit : Par la force de I'amour, il est possible de transformer ton ennemi.

Car ton ennemi est aussi ton prochain. L'ame, I'étincelle de lumiere divine, la
marque du Dieu Un sont aussi en lui.

Et I'ame est un diamant. Rien ne peut I'entamer : elle peut étre éclaboussée par la
vie, a I'image d'un diamant qui tomberait dans la boue — mais ni rayée ni brisée.

Si bien que ton ennemi n'est pas plus oublié de Dieu que toi. Jésus dit : Dieu est bon
aussi pour les ingrats et pour les méchants.

Donc ne perds jamais |'espoir de faire la paix avec ton ennemi. Il peut toujours faire
retour sur lui-méme et redécouvrir sa part divine.

Maintenant I'ennemi, ca peut aussi étre la partie de toi que tu n'acceptes pas. D'ou
I'importance d'aimer particulierement cet ennemi-la. Aucune partie de toi-méme
n'est abandonnée de Dieu. Il n'est aucun endroit, aussi ténébreux semble-t-il, qui
soit hors d'atteinte de la parole créatrice.

Alors aime ton ennemi intérieur : telle est la voie de I'unification personnelle.

Les jours sombres ou nous désespérons de nous-mémes, demandons-nous : a quelle
conquéte m'appelle ce c6té obscur qui m'inquiete tant ?

Ton obscurité c'est de la lumiéere a I'envers.

Aime ton prochain comme toi-méme.

Notre promenade au fil du sommaire de la Loi, qui nous a retenus trois dimanches,
prend fin maintenant.

Nous sommes placés devant le choix le plus @mouvant qui soit au cours de cette
étrange migration de la naissance vers la mort que nous accomplissons sur la terre
et sous la vodte des cieux : le choix de la dignité humaine.

Nous avons le choix entre la déchéance et la noblesse. La volonté de Dieu est que
nous choisissions la noblesse. Notre épanouissement, notre vocation ne se réalisent
gu'a travers le souci du prochain, inséparable du souci de soi.

Un dernier mot pour conclure. Il ne vous aura pas échappé que les commandements
sont au futur : tu aimeras. Ce futur n'est pas anodin. Bien sar, il s'agit d'un ordre
(des maintenant tu feras ceci).

Mais entre nous I'amour, cela ne se commande pas...

Alors la loi qu'énonce le Christ est une loi de fécondité.



Ce futur est un vrai futur.

Un jour viendra ou tu seras capable d'aimer pleinement.

Un jour viendra ou tu seras capable de donner le meilleur de toi-méme.

Un jour viendra ou tu seras cet étre noble, ce compagnon de royauté dont parle
d'Apocalypse.

D'ailleurs tu I'es déja — puisque I'apbtre écrit : ce que nous serons n'est pas encore
manifesté.

Malgré les chutes, malgré les épreuves, malgré I'obscurité, le meilleur de ta vie est
devant toi.

Garde l'espérance.



