Relation de confiance

19 mai 1996
Temple de la Servette
Didier Halter

La simple présence de techniciens de la RSR dans ce temple permet que ce culte
soit suivi par plus de personnes qu'il n'en entrera jamais dans ce lieu en une année.
Au-dela de I'anecdote, il y a la un signe. Le signe que I'Eglise et surtout I'ensemble
des croyants qui la constituent, se trouvent, comme tout un chacun dans notre
monde, insérés dans un nceud complexe de communications croisées.

Certes nous n'avons pas fini de mesurer lI'impact d'une telle situation sur notre foi,
sur notre facon de la vivre et d'en rendre compte. Mais une chose est s(ire en tous
cas, il ne nous est pas possible en tant que chrétiens de vivre comme si le reste du
monde n'existait pas, il ne nous est pas possible de rester sourds aux cris multiples,
parfois contradictoires mais souvent confus que le monde fait résonner a nos oreilles
par médias interposés.

Car sans cesse nous sommes confrontés a I'avalanche des nouvelles du monde
entier : guerres, massacres, terrorisme, bombes, et mines antipersonnel, accidents,
drogue, suicide, maladie. Tout cela se succede dans un tourbillon incessant, a une
telle vitesse qu'il ne nous est presque plus possible de faire le tri, de classer ou plus
simplement de comprendre les multiples enjeux croisés ou de tenter de déjouer les
manipulations qui se cachent derriere ce flot incessant de nouvelles diverses.
Pourtant sur I'écume de ces informations surnage le cri du monde, le cri qui réclame
un sens a tout cela. Avec la multiplication des moyens d'informations et
I'accélération de leur diffusion se désagrege en méme temps le sentiment que tous
ces événements ont un sens et plus largement que I'histoire elle-méme ait un sens.
Tout se passe comme si I'histoire du monde perdait la téte et se comportait comme
une machine qui s'emballe, une machine qui continuerait a fonctionner sans que
plus personne ne sache exactement pourquoi, pour qui, en vue de quoi ! Spectacle
digne des plus apocalyptiques scénarios de science-fiction !

Mais cette masse d'informations qui nous parvient a chaque instant ne fait elle-
méme que se rajouter a toutes les informations plus personnelles qui nous
parviennent et qui nous touchent tout autant si ce n'est plus : la nouvelle d'une
famille du voisinage fauchée par un accident de voiture sur la route des vacances,
celle d'un ami, pere de famille succombant brusquement a une crise cardiaque, celle


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1996-05-19/relation-de-confiance

d'un jeune cousin qui sombre dans I'enfer des drogues, celle d'une voisine étouffant
sous le poids de sa solitude, celle d'une famille amie cachant le chémage de I'un des
siens encore trop percu comme une honte. Et une fois de plus, c'est le méme cri
partout, oui c'est le méme cri, la méme question qui revient parfois insupportable a
force d'étre répété : tout cela a-t-il encore un sens ? Quel sens peut bien avoir ce qui
apparait a beaucoup comme une multiplication des situations difficiles ?

Il y a une génération de cela, le marxisme, la foi au progres ou d'autres idéologies
collectives permettaient encore d'esquisser des réponses et pouvait donner
I'impression que I'histoire, I'histoire du monde et mon histoire personnelle, avait un
sens, se dirigeait vers un accomplissement. Mais I'écroulement des idéologies et
plus encore I'écroulement du sentiment collectif d'appartenance au profit d'un
individualisme poussé parfois a ses extrémes nous met dans la quasi impossibilité
de donner du sens au déroulement de nos vies et encore moins a celui du monde.
Aujourd'hui quand je me mets a I'écoute du cri de mes contemporains, je n'entends
gue partout le méme mot : absurde, la méme expression : tout cela n'a pas de sens.
Mais pour étre honnéte, il faut que je I'avoue, ce n'est pas seulement a I'écoute de
mes contemporains que monte ce cri, ce sentiment de vide qui parfois me mine.
Cette quéte de sens, ce sentiment d'absurde, il n'existe pas que chez les autres, il
est également présent dans ma vie.

Car le fait d'étre chrétien ne m'épargne pas les interrogations sur le sens de toutes
ces informations auxquelles j'ai perpétuellement acces. Le fait d'étre chrétien ne fait
pas de moi un extraterrestre insensible au malaise, au mal-étre du monde. Le fait
d'étre chrétien ne m'extrait pas de ma condition de créature de ma condition de
participant a un monde toujours en sursis, toujours menacé par les forces du chaos.
Le fait d'étre chrétien ne fait pas de moi un pur esprit planant sur les eaux troubles
de l'univers.

Chrétien ou pas, je suis solidaire, existentiellement solidaire de I'ensemble de la
Création, j'y participe aussi du point de vue de ce cri : de ce cri de la Création qui
gémit sous la douleur que lui cause le sentiment vide de sens, d'absurde. Ce cri de
la Création, ce gémissement sous la douleur, c'est aussi le mien.

Oui, I'apbtre Paul a bien raison quand il affirme notre étroite solidarité avec les
souffrances du monde. Etre chrétien ne rend pas indifférent ni extérieur au monde
et a ses soubresauts, au contraire, il nous rend, je le crois, encore plus participant de
sa réalité du fait justement de notre espérance.

C'est bien parce que nous espérons quelque chose pour ce monde que le cri de



I'hnumanité, ses gémissements et ses soupirs nous paraissent encore plus
insupportables. L'espérance qui est la nétre nous procure encore une conscience
plus acérée de ses cris, les notres et tous ceux qui parviennent a nos oreilles. Loin
de nous faire échapper du monde, loin de nous faire réver d'un autre monde, la foi
chrétienne nous renvoie sans cesse a ce monde comme le Christ n'a cessé de le
faire tout au long de son ministere et comme les anges le proclament dans le récit
de I'Ascension : pourquoi restez-vous ainsi les yeux rivés vers le Ciel ? Loin de nous
faire réver a un autre monde, notre foi nous renvoie a ce monde qui est I'objet de
I'amour de Dieu. Sans doute nous est-il donné d'espérer un monde autre, mais pas
de réver a un autre monde. A I'heure ou le foisonnement des nouveaux mouvements
religieux inquiete, il y a la un bon critéere pour distinguer entre une nouvelle forme
de spiritualité authentiguement chrétienne et une déviance potentiellement
dangereuse : la doctrine préchée tend-elle a un éloignement, voire a une coupure du
monde ? ou au contraire a I'image du Christ, la Parole faite chair, renvoie-t-elle sans
cesse au monde qui est le notre et qui, je le répete encore, est I'objet de I'amour de
Dieu ? Dans le second cas, il y a fort a parier que I'esprit de Dieu est a I'ceuvre.

Oui, I'espérance qui est la nétre ne nous permet pas de fuir le monde, mais au
contraire nous en rend pleinement solidaire. Notre espérance ne nous empéche pas
de ressentir jusqgu'au plus profond de nous-mémes les déchirures et les cris de ce
monde. Ce n'est pas dans le fait que nous ne ressentirions pas autant que les autres
créatures les déchirures absurdes de ce monde, ce n'est pas la que nous sommes
différents en tant que disciples du Christ. L'on peut étre chrétien et étre habité par
le sentiment existentiel d'absurde, par une profonde interrogation sur le sens de
I'histoire.

Notre différence ne consiste pas a effacer en nous tout ce qui nous rend participants
a I'humanité, d'ailleurs le pourrions-nous ? Notre différence consiste en ce que se
trouve rajouté a c6té de tout cela la ferme espérance que Dieu dirige I'histoire, celle
du monde et aussi la mienne, vers son accomplissement.

C'est cette ferme espérance qui nous permet de faire face a la succession effrénée
des informations multiples. Certes il y a des jours ou vivre une telle espérance est
difficile, il y en a cependant d'autres ou il nous est possible de discerner dans tel ou
tel événement la gestation d'un monde autre, la croissance inexorable du grain de
senevé, le lent travail du levain dans la pate.

Peut-étre s'agira-t-il d'une poignée de main historique entre deux ennemis
irréductibles ? Peut-étre s'agira-t-il de la chute d'un régime d'exclusion ? Peut-étre
s'agira-t-il de la nouvelle découverte d'un médicament ? Peut-étre s'agira-t-il d'une
association particulierement active dans la lutte contre tel fléau ? Peut-étre s'agira-t-



il du témoignage d'une femme réfugiée disant son soulagement d'avoir échappé aux
bombes de son pays ? Peut-étre s'agira-t-il de tout autre chose encore, peu importe
I'exemple, ce qui compte, c'est la possibilité que nous donne notre espérance de lire
I'histoire du monde et d'y découvrir un sens, une direction, un objectif.

Et c'est a dessein que j'emploie ici le terme de lire. C'est bien de lecture qu'il s'aqgit,
c'est-a-dire d'apprendre a déchiffrer un systeme de signes qui mit bout a bout
constitue un message. Et cet apprentissage ne saurait se consolider que dans une
pratique réguliere, critique et collective afin d'éviter de tomber dans les travers des
mouvements apocalyptiques qui surgissent régulierement dans I'histoire.

C'est en ce sens que I'Eglise, et faut-il rappeler que I'Eglise c'est d'abord vous tous
et toutes rassemblés pour écouter la Parole de Dieu ? C'est en ce sens que I'Eglise a
un rble prophétigue a jouer, oui I'Eglise doit étre a ce siecle qui n'en finit pas de finir
ce qu'Esaie ou Amos furent pour Israél : une voix prophétique. Attention pourtant,
attention de ne pas confondre voix prophétiques dans la tradition biblique et
prédictions astrologiques ou Nostradamustique ! La voix prophétique biblique est
cette parole humaine qui tente de restituer aux oreilles du monde une parole divine
qui donne sens aux événements du monde.

Tout comme un Amos a tenté de montrer a son peuple ce que signifiait son histoire.
Tout comme un Esaie a rendu lisible I'histoire d'Israél méme sans ses catastrophes,
ainsi I'Eglise doit rendre lisible pour toutes et tous I'action de Dieu dans ce monde.
Elle doit rappeler que Dieu agit, que Dieu agit avec les petits, les humbles, les
exclus, les artisans de paix, avec celles et ceux qui ont soifs de justice, avec celles
et ceux qui sont capables de miséricorde. Oui, I'Eglise doit rappeler que Dieu est a
I'ceuvre dans ce monde et que sans cesse il lutte contre le chaos qui envahit le
monde et le menace.

Certes je ne préche pas pour une Eglise qui se pose en donneuse de lecon de
I'hnumanité, pour une Eglise pleine de suffisance et de morgue. Je ne plaide pas non
plus pour un Eglise électronique qui se laisserait séduire par la course a l'audience
et qui verrait dans les chiffres de I'audimat la preuve de sa vigilance évangélique.
Non, mais je plaide pour une Eglise qui n'ait ni peur du monde, ni peur de son
espérance. Car si I'Eglises a peur, peur des mots pour dire son espérance dans ce
monde, peur de son espérance méme, alors elle se trouve en contradiction avec ce
qui fonde son espérance.



Car ce qui fonde son espérance, ce qui fonde notre espérance, la mienne comme la
votre, c'est une relation a Dieu qui ne soit pas fondée sur la peur mais sur la
confiance. C'est pour rétablir cette vérité oubliée que Jésus le Christ n'a cessé de
parcourir les chemins de Palestine. Face a une humanité déboussolée et consciente
de ses limites. Jésus vient rappeler a chacune et chacun sa dignité de créature aimé
de Dieu et détruire le sentiment d'étre une marionnette manipulée par une divinité
éloignée et incompréhensible. C'est pour changer notre relation a Dieu que Jésus
guérit, redresse, préche, interpelle et intercede. Il vient parler d'un Dieu qui fait
confiance, d'un Dieu qui me fait confiance, qui place cette confiance devant moi
comme le socle de nos relations futures. Jésus vient me parler d'un Dieu qui se
soucie de sa Création, qui se soucie de son accomplissement. Mais qui davantage
encore se soucie de notre participation a son accomplissement. Pour rétablir cette
relation de confiance qui bannit la peur, Jésus a bousculé bien des habitudes, bien
des pouvoirs qui s'étaient établis en exploitant la peur pour affirmer pleinement
cette relation de confiance, il est allé jusqu'a la mort. Et comme pour attester
I'authenticité de cette démarche, Dieu I'a ressuscité. Pour que nous sachions a notre
tour que Dieu le Créateur, celui qui mene I'histoire a son terme, Dieu nous adopte
comme ses enfants et que nous pouvons l'appeler : Péere.

Amen.



