Etre et paraitre

25 ao(t 1996
La Blanche Eglise, La Neuveville
Lucien Boder

1996 ne ressemble guere aux dernieres décennies du premier siecle de notre ere.
C'est évident... ainsi nous ne sommes pas confrontés, a la maniere des
contemporains de Jacques, a des mainmises de groupes sociaux divers sur les
jeunes communautés chrétiennes. Alors, ce qu'il leur écrit, garde-t-il une valeur, une
pertinence pour nous, dans notre situation de sécularisation ?

Si je pose ainsi la question, vous vous imaginez bien que c'est parce que je vais y
répondre oui. Oui, une pertinence subsiste par-dela les siécles parce que je crois
qu'il y a une certaine constance dans les comportements humains.

Permettez que je vous conte ce petit épisode : un matin de la semaine derniére je
discutais avec un artisan dans sa boutique quand nous avons été attirés dehors par
un bruit inhabituel. Dans la rue s'avancait, avec panache, toute une colonne de
voitures anciennes rutilantes. Nous n'avons eu d'yeux que pour ces bolides
mythiques, alors que les voitures modernes, qui suscitent habituellement notre
envie, nous ne leur avons pas concédé un seul coup d'ceil... nous les avons snobées,
tant que les autres nous fournissaient un spectacle de choix.

Ce matin-la nous avons bel et bien trouvé notre «<homme aux bagues d'or» ... a qui
nous aurions fait n'importe quelle concession... ne serait-ce que pour avoir pu faire
un petit tour dans une de ces machines de réve. Or je ne pense pas que je sois le
seul a me laisser ainsi impressionner par des signes extérieurs de richesse qui
donnent a penser que ceux qui les exhibent sont meilleurs, plus intéressants que
ceux qui se promeneraient en «marie-graillons».

Bon, cela concerne notre quotidien, mais n'est-ce pas normal dans un monde dans
lequel nous sommes bombardés par une publicité qui exacerbe ces différences dans
I'ordre du paraitre... Or est-ce que dans le cadre de I'Eglise nous fonctionnons
autrement ? Répondre par |'affirmative serait mentir. A l'intérieur du christianisme
également nous avons celles et ceux que nous portons aux nues, et ceux que nous
piétinons... c'est selon... Je crois que je n'ai pas besoin d'en dire plus... Méme dans
I'Eglise la discrimination et la partialité ont encore de beaux jours devant elles.

Or voila, I'apbtre a réagi vivement contre ces pratiques. Et je ne peux faire


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1996-08-25/etre-et-paraitre

autrement que de me sentir condamné. Mais est-ce que cela ira plus loin qu'un
sentiment de malaise passager d'écolier qui a été pris en faute ? Se pourrait-il que
j'ai envie de changer quelgue chose a ma maniere de réagir face a ceux qui
m'impressionnent ou m'indifferent ?

Cela peut dépendre de ma compréhension des arguments que Jacques a utilisés.
Son probleme posé, I'apotre développe deux arguments que je me propose
d'examiner avec vous.

Le premier — difficile a comprendre — tourne autour d'une conception de qui est
pauvre et qui est riche. Le second est plus limpide, c'est une question de logique
dans l'application de la loi.

Allons d'abord au plus simple...

Jacques reconnait que les chrétiens, auxquels il s'adresse, se soumettent a une
éthique qu'il juge positivement : la loi royale, que nous connaissons Nous aussi sous
son appellation commune de 10 commandements. Une loi que le Christ — dans le
respect de sa tradition — résume par le commandement d'amour. Or Jacques est
partisan d'une application radicale de cette loi et de son résumé : c'est tout ou rien.
Exemples a I'appui il tire peu au canon sur des moineaux... pour bien faire
comprendre a ses lecteurs que la moindre entorse a I'application de ces regles de
vie, c'est comme les ignorer dans leur ensemble. En effet, Jacques n'a certainement
pas beaucoup de meurtriers dans son auditoire, mais des hommes et des femmes
qui sont partiaux dans leurs jugements, des hommes et des femmes qui s'adonnent
a de petites ou grandes discriminations au quotidien... ¢a, pas de doute... chacun va
en prendre pour son grade... et ce, d'autant que nous n'avons pas |'habitude de
mettre sur le méme plan un assassinat en bonne et due forme qui requiert
commissaire de police, juge d'instruction et tout ce qui s'ensuit et descente en
flammes d'un cher collegue ou voisin dans une petite séance de critiques gratuites...
Or il faut se rendre a I'évidence, pour l'apoétre, les deux choses sont sur le méme
plan.

Va-t-on alors se ranger a son argument et se mettre a n’appliquer rien que la loi et
toute la loi, pour étre propres en ordre, pour ne pas attirer le jugement sur nous-
mémes ? Mais en sommes-nous vraiment capables ? Ne courrons nous pas sans
cesse le danger d'une défaillance, d'une rechute qui remette tout en cause ? Au fond
cette loi, c'est une regle de vie impossible !

Permettez que j'en vienne a l'autre argument pour ne pas céder a cette maniere de
juger les autres. Je I'ai déja dit, cet argument me résiste, car a premiere vue, c'est
Dieu qui est pris en plein délit de préférence !



«N'est-ce pas Dieu qui a choisi ceux qui sont pauvres aux yeux du monde pour les
rendre riches en foi et héritiers du Royaume qu'il a promis a ceux qui I'aiment ?»
Tout va dépendre de ma compréhension du «pauvre». Est-ce que ma définition est
uniguement matérielle ? Ou est-ce que moi aussi je suis un pauvre indépendamment
des montants plus ou moins faramineux que je dois porter sur ma déclaration
d'imp6ts ? Dans la bible, la pauvreté n'est jamais seulement un dénuement matériel.
Elle a aussi toujours une dimension spirituelle. La pauvreté n'est donc pas qu'un
porte-monnaie vide, mais aussi un vide intérieur. Un vide qui veut me faire
comprendre que je dépends de Dieu.

Cette pauvreté veut me faire réaliser que tous, les uns et les autres, nous sommes
également dépendants de la grace et de la bonté de Dieu. Tous nous sommes au
bénéfice d'un regard nouveau que Dieu vient poser sur nous au travers de Jésus-
Christ. C'est la que se situe la révolution du christianisme, qui veut alors nous inciter
a nous aussi regarder les autres de ce méme regard d'amour. Ce regard posé sur
nous veut nous transformer et nous amener a voir les autres d'une maniere
nouvelle.

C'est Paul qui répete sur tous les tons qu'il n'y a plus ni juif ni grec, ni esclave ni
homme libre, ni homme ni femme, car tous sont un en Christ. Les différences
subsistent, mais elles n'ont plus a étre I'objet de discriminations ou de partialité, car
ce qui sert désormais de mesure, I'amour, il a été donné a tous également.

Alors se prétendre chrétien, se réclamer de cet amour de Dieu et en méme temps
continuer a critiquer de maniere sarcastique le médecin qui roule en 2 CV ou juger
pas assez ceci ou trop cela la communauté chrétienne qui ne s'occupe pas des
jeunes ou des vieux, celle qui n'a pas de garderie pendant le culte, ce n'est pas
seulement ridicule, c'est tout simplement faire fi de cet amour que Dieu veut nous
offrir, c'est en fait le rejeter. Ces deux attitudes s'excluent mutuellement. Car ou on
renonce a faire des critiques parce que I'on a plus besoin de se rassurer en
détruisant I'autre ou on ne peut s'en empécher et alors de maniére éclatante on
montre que I'on a rien compris a ce que Dieu veut nous apporter pour notre
quotidien.

Les arguments de Jacques deviennent alors clairs pour moi... accepter d'avoir été,
d'étre ce pauvre qui dépend de I'amour de Dieu n'est pas compatible avec un esprit
de jugement qui ne reconnait pas a lI'autre sa dignité d'étre pareillement au bénéfice
de la grace de Dieu tout en étant différent de moi.

C'est vraiment un tout ou rien, du moins c'est ce que j'ai compris devoir dire
aujourd'hui. Je pourrais terminer mon exposé par un CQFD. Chacun pourrait en



rester la... moi, satisfait de ce que j'ai dit, et vous, m'installant dans votre échelle de
valeurs a un bout ou a un autre... Mais pouvons-nous vraiment en rester la ? Avec
I'exhortation de I'ap6tre avec laquelle nous avons voulu cheminer aujourd'hui, nous
ne sommes pas dans une démonstration mathématique. Une prédication se termine
en général par «xamen»... par une adhésion du prédicateur a ce qu'il a dit... et
I'espoir que ses auditeurs en feront de méme... Cette adhésion, cet acte de foi, ils
sont l'intériorisation, la marque de I'adhésion, non pas tant au discours d'un humain,
mais a la parole de Dieu qu'il cherche a transmettre...

Aujourd'hui, demain et tous les jours qui suivront, saurons-nous poser des actes de
foi au quotidien en nous départissant de notre partialité et de notre esprit de
jugement ? Saurons-nous faire tout ce qui est nécessaire pour garantir la dignité de
ceux avec gui nous vivons ? Mais ne sommes-nous pas pauvres et désarmés face a
cette tache ?

Et si c'est Dieu qui nous rendait riches, nous aidant a venir en aide aux autres ? Ne
serons-nous pas devenus alors ses héritiers, selon la promesse ? Des héritiers a qui
il sera bien égal de circuler en Rolls ou en 2 CV, parce qu'ils auront compris que ce
n'est pas cela qui importe, mais la possibilité de partager un bout de chemin avec un
prochain, a qui est promis le méme héritage ?

Amen.



