Pour nous c'est juste (...) mais lui n'a rien fait de
mal

28 mars 1997
Centre paroissial de Bernex
Marc Gallopin

Chers amis, soeurs et freres dans le Christ,

Le récit de la crucifixion de Jésus est si familier a nombre d’entre nous que la
premiere notion que nous y associons est celle du sacrifice que le Christ consent
pour nous. Ce sacrifice entraine la mort de la victime et obtient en contrepartie le
salut du plus grand nombre. Cette compréhension sacrificielle de Vendredi Saint a si
profondément marqué la tradition chrétienne qu’il nous est presque étrange
d’entendre le récit qu’en fait Luc, car lui ne parle ni de sacrifice, ni de don de soi,
mais de la condamnation et de la mort d’un Juste, a qui I'on a fait payer le prix de sa
loyauté parce qu'il fut fidele a la maniére dont Dieu s’y prend pour faire justice.

Luc brosse donc le tableau de ce Jésus crucifié sous le regard moqueur des uns, et
sous le regard horrifié des autres, pour que chacun de nous puisse, par la parole qui
nous est ici rapportée, nous situer comme en écho devant la mort de cet homme
juste, soit pour nous solidariser avec celui qui souffre injustement, quel qu’il soit, et
dénoncer les injustices que sa souffrance révele, soit pour nous ranger dans le camp
de ceux qui pensent que c’est peine perdue de lutter pour la justice dans un monde
décidément pourri jusqu’a la racine.

Le récit de Luc nous entraine dans trois directions au moins :

a) vers une critique de l'idéologie de la puissance et de la violence comme moyen
de régler les conflits, car selon la foi chrétienne, de tels moyens sont illégitimes.

b) vers la prise au sérieux des petits et des vulnérables parmi nous, car le traitement
gu’on leur réserve atteste la qualité de la justice du Dieu en qui nous croyons.

c) enfin, le r6le que la communauté chrétienne peut assumer, pour attester que
méme si I'injustice a triomphé lors de Vendredi Saint, Dieu compte sur nous pour
attester que le respect de la parole et de la personne d’autrui est finalement plus
fort que toute injustice, et peut ouvrir la porte au pardon, a I’espérance et a une
réelle solidarité.

Je développerai brievement ces trois points.


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1997-03-28/pour-nous-cest-juste-mais-lui-na-rien-fait-de-mal
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1997-03-28/pour-nous-cest-juste-mais-lui-na-rien-fait-de-mal

a) La critiqgue de I'idéologie de la puissance. Luc nous a fait remarquer que la
crucifixion de Jésus n’est pas I'aventure individuelle d'un héros solitaire qui aurait
raté sa sortie, comme si une malencontreuse erreur judiciaire aurait fait échouer
toute I'intrigue. Ce sont bien les divers protagonistes du récit qui se sont ligués
volontairement, ou de facon passive pour liquider celui qui fait tache et qui sort du
rang, parce qu’il vit avec des valeurs différentes qui mettent les autres en question.
C'est d’autant plus dramatique que les institutions représentées par les chefs
religieux, gardiens du temple et de la loi, visent fondamentalement a instaurer des
relations justes entre les gens. La loi qui disait “oeil pour oeil et dent pour dent”
attestait qu’il faut punir la faute sans exces, dans la proportion du mal commis.
Autre point sensible, le messianisme politique qui prévalait alors, I’attente du messie
libérateur d’Israél, permettait d’espérer qu’un jour les injustices subies par le
pouvoir de I'occupant romain trouveraient leur terme et seraient vengées de
maniere sanglante a la mesure du mal commis.

Or, Jésus n’est pas entré dans ce role messianigue la. Il a une autre compréhension
de la libération, selon Luc. Il vient pour chercher et sauver ce qui est perdu, il porte
son attention aux malades. Il refuse la loi du talion, il ne se proclame pas messie et
libérateur nationaliste. Il lui suffit d’assumer la figure du Juste par ses actes envers
les estropiés de la vie, les pauvres, les exclus, et c’est bien cela qui lui est
finalement reproché. Les autorités religieuses et politiques avaient défini les normes
de la libération, elles avaient défini I'attitude religieuse et politique correcte, pour
garder entiere I’existence de la nation et sa force de résistance, pour, le jour venu,
rendre a César la monnaie de sa piece. Mais Jésus n’avait-il pas dit “rendez a César
ce qui est a César, et a Dieu ce qui est a Dieu” comme une invitation a ne céder ni
au désir des violents, ni a la fuite dans la religion pour éviter les problemes du
monde ?

Qu’est-ce que révele alors la mort du Juste ? Elle révele que les opposants a Jésus
dérapent dans l'injustice. Ce qu’ils ont fait est odieux, dit Luc au moment de montrer
I’écart qui devient manifeste entre les chefs moqueurs et Jésus injustement exécuté.
lls ont sauvegardé leurs principes qui contiennent en germe la négation de I'autre,
mais c’est au prix de I'assassinat d’'un homme, et ce faisant ils ont perdu et la
justice, et Dieu. Or, qui cultive I'idée de vaincre son adversaire en prévoyant sa
destruction se lance dans une voie sans issue pour sa communauté.

Par contraste, Jésus, lui, a assumé d’étre un homme vulnérable, sans puissance ni
violence, simplement adossé a Dieu et a sa justice jusqu’au bout de son existence.
Et il a besoin de femmes et d’hommes qui osent de méme s’adosser a la non-
violence de Dieu, si j'ose dire.



Alors, de quel Dieu parlons-nous ce matin ?

b) Porter attention aux “petits”. Le Dieu de Jésus, nous dit Luc, n'a que faire de ceux
qui comptent sur la force et sur les grands moyens, sur les armes et sur la violence.
C’est un Dieu qui porte son attention sur les petits, pour les honorer, sur les courbés,
pour les relever, sur ceux qui sont écrasés par le poids de leurs fautes ou de leurs
erreurs pour leur faire bon accueil. C'est pourquoi il importe tant que la
communauté chrétienne a toute époque soit attentive a ceux que la société laisse
sur le bord du chemin, pour témoigner que Dieu juge les humains d’abord sur leur
capacité d’aimer, de rencontrer et d’"honorer les plus vulnérables, puisqu’il aime
chacun de nous avec les vulnérabilités qui nous sont propres.

Pour mettre cela en évidence, Luc met en scene les soldats. lIs représentent la
puissante armée impériale, le colonisateur qui conquiert sa domination par la force.
Par contraste Jésus, roi des Juifs, avait conquis son autorité royale par la parole
d’une bonne nouvelle. Contre Jésus, les soldats forts de la puissance qu’ils
représentent, font acte de mépris, ils avilissent ’'homme de la parole. Eux ne
connaissent que le langage corrosif des rapports de force et le vinaigre des mots. Or
gu’est-ce que Jésus oppose a cela ? Une parole enracinée dans la conviction que
Dieu est juste et bon, une parole exempte de rancune, qui nomme leur aveuglement
et ouvre une porte au pardon.

..."Pere, pardonne-leur, car ils ne savent ce qu'’ils font”.

Le Dieu de Jésus plaide pour des rapports humains fondés sur le respect de la parole
de l'autre et sur le pardon, pas sur leur négation. Si nous sommes capables de
cultiver de tels rapports entre nous et dans la communauté humaine, alors il
deviendra de nouveau possible de croire en Dieu. Or combien d’exemples quotidiens
du mépris de la parole de I'autre nous sont trop familiers, parce que nous pensons
plus efficace de contraindre autrui a se plier a nos arguments, ou que nous avons
peur au fond d’étre remis en question. Il nous arrive alors de couper la parole a
I"autre, ou de refuser de I’entendre, en particulier la ou sa blessure risque de
réveiller la no6tre !

Pourtant, il n'y a pas de norme pour définir ce qui serait “éthiguement correct”. La
reconnaissance de |I'autre et la responsabilité de lui préter attention est une
responsabilité que chacun qui entend le message de Vendredi Saint doit assumer en
conscience, et dans la liberté créatrice de I'amour. Vous savez combien cet autre qui
demande notre attention a pris ces derniers temps des visages si divers parmi nous,
gu’il soit le bosniaque en passe d’'étre renvoyé, le sans-abri en train de vendre un
journal des rues, la femme qui n’a pas un revenu suffisant pour élever ses enfants



apres son divorce, le chbmeur qu’on culpabilise de n’avoir pas d’emploi alors qu'il
n'y peut rien et qu’on punit en diminuant ses allocations.

Or c’est la, aupres d’eux, que Dieu se tient, et gqu'il attend d’étre reconnu, et qu’il a
besoin de nous.

c) Le role de la communauté chrétienne. Reste maintenant a évoquer la maniere
dont Dieu compte sur nous pour faire reculer I'injustice. Tout d’abord, il y a parmi
nous ceux qui sont pris dans la souffrance de l'injustice et qui ne savent plus
comment en sortir. Dans le récit de Luc, ce sont les figures des deux malfaiteurs.
Aucun des deux hommes crucifiés avec Jésus n’est meilleur que |'autre. Les deux
paient de leur vie les actes mauvais qu’ils ont commis. Le premier est un homme
enfermé sur sa souffrance intolérable, et son leitmotiv aurait pu étre : “Donnez-moi
une bombe !”

Cela nous fait penser a ce Palestinien du mouvement Hamas qui est allé se faire
sauter au milieu de civils israéliens qui ne lui avaient rien fait, a Tel Aviv, pour
signifier que la politique de colonisation de I’état hébreu détruisait I'avenir des siens.
Mais, a cause de la haine, I’horizon de cet homme était la mort, au point que
I'innocence de ses victimes ne lui importait pas. Sa haine I'a dévoré. Mais il n'est pas
inéluctable de rester enfermé dans la souffrance due a l'injustice. Il n'est pas
inéluctable que I'injustice subie comme I'injustice commise engendrent seulement la
mort de I'ame et la destruction de la vie.

La figure du second malfaiteur est la pour attester un déclic possible de la pensée.
Ce souffrant-la a levé les yeux. Il a été frappé par le contraste entre celui qui était
adossé au Dieu aimant comme un Pere, et celui qui n’était adossé qu’au non-sens et
au besoin de vengeance.

Cela lui a donné soif de communier avec la source de justice dont il était lui-méme
sec, source gu'il a reconnue dans la présence du Juste crucifié a ses cotés.

A cette soif, le Juste a répondu par la promesse de vie. Le malfaiteur s’est fait
accueillir sans condition : dans sa mort il a recu le cadeau d’étre attaché a la source
de la vie.

Il'y a encore ceux qui, comme beaucoup d’entre nous, ne sont pas directement
impligués dans la souffrance, comme cette foule qui regarde de loin la scéne de la
crucifixion. Or, nous ne pouvons pas simplement rester a distance, en nous taisant,
car ce serait faire le jeu de l'injustice qui continue, car le pouvoir des ténebres n'a
pas encore reculé. Ce qui peut le faire reculer, c’est quand des gens comme vous et
moi osent enfin dire ce qu’ils ne supportent plus, et se rendent ainsi solidaires de la
souffrance des autres, ou méme osent dire la souffrance qui est la leur. Cette parole-



la nous co(te infiniment plus que de nombreux engagements, car elle demande que
NOuUs soyons vrai avec nous-mémes devant les autres.

Conclusion. Pour dire le sens de la crucifixion du Juste, dans la perspective de Luc, il
faut affirmer que Vendredi Saint ne dit pas le dernier mot de Dieu pour liquider le
pouvoir de I'injustice qui domine le monde. Il dit plutét le premier mot décisif qui
nous donnera soif d’assumer a notre tour la justice comme Dieu I'entend, I'accueil
de l'autre, I'attention a la souffrance des plus vulnérables pour la soulager, ce qui
nous rendra du méme coup attentifs aux injustices qui provoquent ces souffrances,
et nous permettra une parole personnelle et de I'imagination pour les combattre.
En téte de ce récit, Luc a placé Simon de Cyrene, comme la figure du disciple qui
partage le fardeau du souffrant sur un bout de chemin, en portant la croix du Juste.
Puissions-nous devenir nous aussi de ceux qui acceptent non de sacrifier la parole,
mais de la partager, pour partager ainsi quelque chose qui dit la Justice selon Dieu,
aimante et prévenante et libératrice.

Amen.



