La réconciliation avec soi-méme

2 mars 1997
Hopitaux Universitaires de Geneve (HUG)
Lytta Basset

L’enfance idéale n’existe pas. Nous portons tous en nous, souvent sans le savoir, un
bout d’enfance incomprise et maltraitée. Il ne peut pas en étre autrement : les
meilleurs parents ont leurs limites, leurs défaillances, leurs cécités. Et cet enfant mal
compris et blessé que nous portons en nous cherche peut-étre encore a se faire
entendre. Mais nous, tels que nous sommes devenus, nous avons de la peine a
comprendre les Béatitudes : “heureux ceux qui pleurent car ils seront consolés” ? et
si nous n’avons jamais trouvé notre consolation ? Et si nous avons d( ravaler nos
larmes, depuis toujours ? Heureux les démunis, heureux ceux qui pleurent, heureux
les doux...? Nous n’en avons peut-étre pas encore fait I'expérience; mais il nous
arrive de pressentir que ce bonheur-la est possible a cause du Christ. Nous avons
rencontré des personnes qui rayonnent de ce bonheur-la : nous sentons alors que
les Béatitudes ne sont pas nécessairement un tissu de mensonges ou une pommade
adoucissante. Mais comment y parvenir, alors que le chemin parcouru a été ou reste
encore tellement caillouteux ?

Que nous ayons ou non des enfants, c’'est la parole de Jésus sur les enfants qui
aujourd’hui nous est adressée quel que soit notre age. Qui est le plus grand dans le
Royaume des cieux ? Qui est le plus heureux en ces temps privilégiés ou la vie
terrestre devient céleste? Ailleurs Jésus dit : “Le Royaume des cieux vous a atteints,
touchés”. S’il nous a touchés, alors c’est gue nous en savons quelque chose: les
“cieux” c’est déja du terrestre. Et le royaume des cieux, c’est vivre ici-bas une
gualité supérieure de vie, avec soi-méme, avec les autres et avec Dieu. C'est avaoir,
en Dieu et avec Dieu, des relations réussies, harmonieuses, proprement “célestes”.
C’est vivre une plénitude sur tous les plans. Bref, c’est le bonheur des Béatitudes !

Et nous sommes bien a plaindre si nous pensons que la vie ne peut étre rien d’autre
gue cette médiocrité de relations a laquelle nous sommes trop habitués ! Nous
sommes bien a plaindre d’'étre pareillement résignés, de ne pas savoir que Dieu a
infiniment mieux a nous proposer que ces relations superficielles, que ces
caricatures de communication qui sont notre lot quotidien !


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1997-03-02/la-reconciliation-avec-soi-meme

La réponse de Jésus est claire comme de |I'eau de source : “le plus grand dans le
royaume des cieux ? c’est celui qui s’abaisse comme ce petit enfant”. Mais a dire
vrai, ce n'est pas la la premiere réponse de Jésus. Sa premiere réponse en réalité
c’'est un geste : Jésus commence par mettre un petit enfant “debout au milieu
d’eux”; exactement comme il se mettra lui-méme debout “au milieu d’eux” apres
Pagues, lorsqu’il leur apparaitra vivant. Alors, un petit enfant debout, c’est comme si
leur petite enfance et tout ce qui avait été mort ou renié se trouvait tout a coup
vivant, debout, ressuscités au milieu d’eux. Et c’est bien vrai qu’il faut Dieu, gqu’il
faut sa force de résurrection pour que nous retrouvions notre enfance debout au
milieu de nous. “Se retourner, devenir comme les petits enfants”, c’est comparable
a rien; ce verbe est absent de tout le Nouveau Testament, cela ne ressemble a rien
d’autre gqu’a la résurrection. Oui, la réponse de Jésus est claire comme de I'eau de
source: si on laisse sa petite enfance dehors, pas question d’entrer dans le royaume
des cieux ! Et c’est vrai pour tout le monde: personne, pas méme les disciples, ne
peut faire I'économie de cette démarche et il est a la portée de “quiconque”, comme
dit le texte, de “se retourner” c’est-a-dire “de retrouver son enfance”.

Maintenant, cette démarche est coliteuse. Jésus en parle comme d’un
“abaissement” : “quiconque donc s’'abaissera comme ce petit enfant c’est celui-la le
plus grand dans le royaume des cieux !” Ici je ne crois pas que s’abaisser signifie
s’humilier. On peut comprendre ou bien qu'il s'agit de “s’abaisser comme ce petit
enfant s’abaisse” ou bien gu’il s’agit de “s’abaisser comme ce petit est abaissé”. Je
crois que Jésus sentait tres bien le mépris ou la dévalorisation dont I’enfant est trop
souvent |I'objet. Il nous demande donc de nous abaisser, comme ce petit enfant que
nous portons en nous a été abaissé; il nous invite a retrouver en nous cette
dévalorisation ou méme cette humiliation que chacun-e a pu vivre dans son passé; il
nous encourage a retrouver ce petit enfant blessé que nous avons nous-mémes
rejeté et oublié. Et si nous ne faisons pas cela, comment accompagnerons-nous
Jésus sur le chemin du Golgotha ? et si nous ne I'accompagnons pas jusque-la,
comment aurons-nous acces a la joie de Paques et au bonheur des Béatitudes ? Car
avant notre passage sur les enfants, Mt, Mc et Lc tous les trois mentionnent
I’'annonce de la Passion du Christ. Le message est clair: pour accepter I'abaissement
de Jésus sans perdre confiance, en lui, il nous faudra, avec les disciples, accepter de
retrouver |I'abaissement de I’enfant que nous portons en nous.

Comment aujourd’hui entendrons-nous le cri d’'une personne malade, blessée,
maltraitée, comment lui viendrons-nous en aide si nous n’avons pas d'abord



retrouvé et accueilli I'enfant blessé et méconnu que nous avons été ? Certes ce n'est
pas une partie de plaisir; et ce n’est pas non plus une partie de plaisir que de se
mettre a I’écoute d'une personne blessée. Et pourtant, au moment ou nous le
faisons — I'Evangile nous le promet — a ce moment-la, quiconque s’abaisse a
écouter le passé blessé de I'autre tout en écoutant son propre passé, a ce moment
précis il est le plus grand dans le royaume des relations célestes; il est le plus
heureux, au présent, et non au futur; il vit la plus riche des communications
humaines. A ce moment-la il se passe une sorte de pacification, de réconciliation
profonde avec soi-méme: il n'y a plus de comptes a régler, la joie vient comme une
intégration de ce qui s'était passé de douloureux, comme une communion, une
proximité étonnante avec autrui. C'est comme si toutes les portes s’ouvraient et que
la solitude disparaissait dans la nuit.

“Heureux les doux car eux, ils hériteront la terre !” Les “doux” — praeis — un mot
grec sans étymologie : on ne sait pas d’ou vient ce mot, c’est comme s'’il désignait
une réalité qui ne ressemble a rien de connu. Les doux, les “caressants”, ceux qui
sont sans haine et sans reproche, ceux qui ont été meurtris et qui le savent, ceux
gui, une fois passée la révolte Iégitime et nécessaire, deviennent témoins a leur tour
du mal que subissent les humains des leur enfance et sont alors capables
d’entendre, de compatir, de soutenir et de mettre debout. Certains manuscrits ont
inversé la deuxieme et la troisieme béatitude, ce qui donne une progression
remarquable : heureux les pauvres en esprit, ceux qui sont démunis, décapés, mis a
nu; heureux ceux qui pleurent, réduits a I'impuissance; et alors, alors seulement,
heureux les doux, ceux et celles que le malheur n’a pas rendus amers ni
revanchards; heureux les enfants blessés par la vie qui ne deviennent pas des
adultes craintifs et désillusionnés; heureux les enfants dévalorisés qui, en retrouvant
I’abaissement de leur enfance, accedent a la Béatitude de I'Evangile: heureux les
doux, les caressants, ceux qui gardent I'esprit d’enfance: eux, les sans haine et sans
reproche, ils hériteront la terre !

A eux qui ont été meurtris sans meurtrir a leur tour, Jésus, comme par hasard, fait la
méme promesse que celle du cinquieme commandement du Décalogue : “honore
ton pere et ta mere afin que tu sois heureux sur la terre que te donne le Seigneur
ton Dieu !” ... “Heureux les doux car, eux, ils hériteront la terre ! "C’est ce que le
Christ nous supplie de croire aujourd’hui : heureux seras-tu sur la terre que te donne
ton Dieu quand, une fois passée la révolte, tu vivras sans haine et sans
condamnation a I'égard de ceux qui t'ont blessé-e ! Tu hériteras la terre... non pas le



salut de ton ame dans I'au-dela, non pas une grande récompense dans les cieux;
non pas une parcelle, un terrain, un petit bout de bonheur... Non, toute la terre ! Tu
hériteras la terre entiere : tout ce qui est terrestre sera pour toi, la vie pleinement
humaine avec ce qu’elle a de meilleur. Cela te viendra comme un héritage.
T’'abaisser jusqu’a I'enfant blessé que tu as été et devenir doux, caressant, sans
haine et sans reproche, c’est ce que I'Evangile te demande. Mais I'héritage, lui, il
vient tout seul, tu n'y es pour rien !

Nous ne commencerons pas par vouloir étre doux, nous laisserons les Béatitudes se
frayer un chemin en nous: heureux nous, les pauvres dans I'Esprit quand nous
accueillerons le dénuement de I’enfant qui est en nous ! Heureux nous qui pleurons
quand nous accueillerons I'impuissance de I'enfant qui est en nous ! Alors, parce
gue nous connaitrons enfin la douceur de vivre, nous aurons le sentiment que la
terre entiere nous a été donnée. Et nous golterons la béatitude de ceux qui ont
apprivoisé le tourment de leur passé : oui, heureux les doux, les caressants, ceux
gui sont sans haine et sans reproche ! Eux, ils hériteront la terre !



