
La pureté du coeur 
9 février 1997
Temple de Saint-Gervais, Genève
Vincent Schmid

Aujourd'hui, je méditerai une autre parole du Sermon sur la Montagne, peut-être
l'une des plus célèbres : Heureux ceux qui ont le coeur pur car ils verront Dieu !
La pureté est une chose contradictoire : elle nous attire et nous inquiète. Au cours
de ces longues semaines d'hiver citadin, où le brouillard tenace vous embrume
jusqu'à l'âme, où les petits matins gris sentent le gaz d'échappement et le fuel
domestique, on se rend compte physiquement à quel point on aspire à la lumière et
au grand air. A quel point la soif de pureté, qui peut se définir comme l'absence de
pollution, est fortement inscrite en nous.
Dans cette existence moyenne, faite de compromis, d'arrangements, il y a une
attente inextinguible de régénération. Vous et moi sommes des êtres en quête de
pureté. Parfois, on a l'impression d'y parvenir — fugitivement, pendant un éclair.
Mais la plupart du temps, on se sent tragiquement loin d'elle. Nous, qui vivons dans
le monde du mélange, avons la nostalgie de la pureté.
En même temps, il faut bien avouer que la pureté inquiète. On sent que ce n'est pas
une position où on puisse longtemps se tenir. Elle a quelque chose d'inaccessible. Le
sel pur n'est pas mangeable; il faut le doser et le mélanger à des aliments. Notre
trajectoire humaine est remplie d'échappatoires, de manques et de failles. Vu sous
cet angle, l'idéal de pureté n'est-il pas inhumain, hypocrite, voire dangereux ? Que
veut dire Jésus ? De quelle pureté parle-t-il ?

1- Il est clair ici que Jésus ne parle pas de pureté rituelle. Il prend même position
contre elle. Ses auditeurs l'ont compris immédiatement. Dans la religion de
l'époque, pour qu'un individu puisse participer au service divin, il devait remplir un
certain nombre de conditions, définies par la Tradition. Les récits évangéliques sont
remplis d'allusions à ce problème, plus important qu'il n'y paraît.
Deux mots d'explication sont nécessaires. Il existe une loi spirituelle élémentaire :
plus on s'approche de la lumière et plus on se reconnaît des zones d'ombre. Plus une
eau est pure et plus les petites impuretés qu'elle contient sont voyantes. Plus le
mystère de Dieu est proche, plus nos imperfections humaines sont mises en
évidence.

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1997-02-09/la-purete-du-coeur


Au début du livre d'Esaïe, on trouve le récit de la vocation du prophète. Esaïe fait un
rêve. Dans ce rêve, il est transporté devant le trône de Dieu, au milieu d'anges qui
chantent sa gloire. La première réaction d'Esaïe est une réaction de panique : je suis
perdu parce que moi, être impur, je suis mis en présence directe de Dieu, l'Etre
absolument pur ! A cet instant, un ange lui touche les lèvres avec une braise,
indiquant par ce geste symbolique que l'impureté est consumée. La discussion peut
alors commencer et Esaïe recevoir sa mission.
Vous voyez que les prescriptions de pureté rituelle n'avaient rien de ridicule. Elles
permettaient aux gens de s'accommoder de leurs propres ombres sans se sentir
rejetés et de prier Dieu sans crainte. Elles les libéraient, dans une certaine mesure,
de l'angoisse. Mais le risque de formalisme religieux est très grand. Et Jésus a
condamné l'aspect extérieur du rite. Dieu est Esprit !

2- La pureté dont parle Jésus est donc une pureté intérieure qui concerne le coeur.
Faut-il comprendre : une pureté morale ?
Plusieurs passages du Sermon sur la Montagne concernent explicitement nos actes.
La prédication de Jésus puise aux sources du Décalogue et des prophètes. Elle
reprend l'appel aux valeurs et l'exigence de conscience, avec une force
impressionnante. Nos actes ne sont pas anodins : ils nous engagent loin. Mais
parallèlement, Jésus insiste sur le pardon, et laisse la plus large place — avec quelle
générosité — à tout ce que nos vies ont de soumis à la faiblesse. Car en effet : qui
peut se dire pur du point de vue moral ? Qui peut être sûr de ne jamais faillir, de ne
jamais se tromper, de ne jamais errer ? Qui peut être certain d'agir toujours
parfaitement ? Evidemment personne. Le juste, dit avec humour un proverbe, tombe
sept fois par jour, et il se relève.
On s'est alors demandé si la pureté du coeur ne désignerait pas au moins la pureté
des intentions qui président à nos actes. On l'a beaucoup dit. Personnellement, je
n'y crois guère. Certes de bonnes intentions, c'est mieux que des mauvaises !
Cependant, la sagesse populaire avertit : l'enfer en est pavé… Avec d'excellentes
intentions, on peut provoquer des catastrophes. Une prière attribuée à Luther dit
ceci : «Mon Dieu préserve-moi de mes amis, mes ennemis je m'en charge !» Le
nombre de fois où l'on a cru bien faire — alors qu'on eût été mieux inspiré de ne rien
faire du tout…
Et puis, qui jugera de la pureté des intentions ? Celui qui plaide sa cause en disant :
mes intentions sont pures ? Qui peut le savoir ? Même si c'est vrai, dès que le pur se
met à faire le beau, n'est-il pas aussitôt un peu suspect ? Dès que le pur se montre
en exemple, il n'y a plus qu'une bonne conscience un peu trop satisfaite.



3- S'agira-t-il de la pureté de la foi ? Avec la pureté de la foi, nous abordons un
terrain plus familier. Je ne pense pas à la pureté doctrinale de la foi, à la rectitude
théologique de ce que l'on croit : la doctrine ne vient pas du coeur, ce n'est pas dans
le propos. Je pense plutôt à la fermeté de l'engagement, à la conviction inébranlable
du croyant, à la foi du charbonnier — comme on dit.
Le représentant le plus remarquable de cette pureté-là est certainement le
Patriarche Abraham, dont il est écrit qu'il partit sans savoir où il allait, muni
seulement de sa confiance en Dieu. Je n'ai pas l'intention de contester la valeur de
cette attitude. Elle traduit une authentique expérience de l'Absolu. Que serait notre
vie, que deviendrait notre monde sans l'appel de l'Infini et l'ouverture au vaste ? On
se plaint, non sans raison, que nos Eglises manquent de cet enthousiasme et de cet
idéal ! A l'homme seul est donné d'entendre Celui qui parla dès les origines; à
l'homme seul est demandé le service de Sa Présence au milieu de ce monde et de
cette création. Il le fera de tout son coeur, de toute son âme, de toutes ses forces…
Cependant, ce n'est pas si simple. Il n'y a pas, rangés bien en ordre une fois pour
toutes, d'un côté ceux qui croient au ciel et de l'autre ceux qui n'y croient pas. Ne
posons pas légèrement un problème délicat à résoudre et qui demanderait de longs
développements. Dieu est quelque chose sur quoi il me semble qu'un homme bien
sur ses jambes et dans sa tête ne peut pas dire continûment qu'il croit ou qu'il ne
croit pas. Souvenons-nous de l'exclamation extraordinaire de ce père désorienté par
la maladie de son fils qui vient à Jésus en disant : «Je crois, viens au secours de mon
incrédulité».
André Chamson raconte qu'un de ses oncles était pasteur. Sa foi ne pouvait être
mise en doute, mais il avouait : « Chaque matin, il faut que je réintègre ce que je
crois ».
J'ajoute que la foi des purs, pour admirable qu'elle paraisse, peut être dangereuse.
Celui qui fait l'expérience de l'Absolu admet difficilement que son expérience doive
être relativisée, humanisée. L'enthousiasme non tempéré devient vite un zèle
aveugle. De la foi des purs au fanatisme, il n'y a qu'un pas, vite franchi en cette fin
de siècle, par toutes sortes de formes extrêmes.

4- Aussi, très simplement, je pense qu'il convient d'interpréter cette parole comme
une parole sur la transparence : heureux ceux dont le coeur est transparent… Le
coeur, dans la langue de l'Ecriture, est ce centre intime, infiniment mobile et
inexprimable de notre personnalité, ce quelque chose de vital qui colore tous nos
états de conscience, explique tous nos actes et fait courir comme un fil à travers
notre destinée.



Heureux ceux qui maintiennent ce centre dans une limpidité calme. Heureux ceux
qui se vident de ce qui les coupe de la réalité première, à savoir du mystère de Dieu
en nous, à côté de nous, dans ce monde, au près et au loin.
Etre pur, c'est ici épurer notre être intérieur. Car nous sommes d'infatigables
fabricants d'abstractions. Notre mental ne cesse de produire des fantômes, des
fantasmes, des constructions de toutes sortes qui nous isolent de la vie véritable et
de Celui que nous nommons Dieu. Nous devons constamment faire le ménage,
enlever ce qui s'interpose.
Heureux celui qui, dans la vacuité de son coeur, laisse venir les évidences premières
et ne s'évertue pas à faire exister ce qui n'existe pas ! A cette condition, il reste au
contact de la réalité permanente et éternelle, dont j'ai parlé dimanche dernier, ce
fond indestructible de notre vie, qui vient de l'instant zéro de l'Univers, qui nous
porte et nous nourrit seconde après seconde.
A cette condition, on verra Dieu. Parce qu'on l'aura laissé entrer. Bien sûr, c'est une
figure de style. Au sens strict, tant qu'on n'est pas mort, on ne peut pas dire qu'on a
vu Dieu. Des signes, des petits messages, des irradiations lointaines, des symboles,
oui; mais pas Dieu directement. Pourtant avec un coeur pur, par transparence
intérieure, on verra Dieu quand même. On le verra indirectement. On verra sa
marque sur les choses et les êtres.

5- Tout le problème, finalement, se résume à voir vraiment. Au psaume 19, nous
lisons : « Les cieux racontent la gloire de Dieu. Et l'étendue manifeste l'oeuvre de
ses mains. » Pour qui sait voir avec la transparence du coeur, Dieu se raconte dans
sa création.
Bernard de Clairvaux, le grand prédicateur médiéval, reconnaît dans sa
correspondance : « Ce que je sais de la science de Dieu et des Ecritures, je l'ai
appris dans les bois et les champs. Je n'ai d'autres maîtres que les hêtres et les
chênes ». Naïveté ? Certainement pas. Je dirai plutôt une capacité particulière
d'attention. Nous avons tous été ces enfants capables de se plonger pendant des
heures dans la contemplation du va-et-vient d'une colonne de fourmis.
Lorsque Jésus recommande de devenir comme des enfants, il veut dire que nous
devons reconquérir l'attention de cet enfant que nous avons été — et que nous
sommes toujours au fond de nous. On peut toucher le mystère dans les choses les
plus élémentaires. A condition d'y être attentif. De voir vraiment, d'écouter
vraiment. Ecoute, regarde et tu verras. Pourvu que rien ne soit interposé entre toi et
ce qui se donne à entendre ou à voir.
Le peintre Matisse déclara un jour que toute son existence avait été consacrée à



retrouver son regard d'enfant. A notre tour, pouvons-nous consacrer juste quelques
moments de notre vie à faire de même ? C'est la question que je vous laisse en ce
dimanche.
Heureux ceux qui ont le coeur pur, car ils verront Dieu !

Amen.


