
Vocation 
26 janvier 1997
Temple de Saint-Gervais, Genève

Ce qui se passe sur les bords du lac de Galilée, et que nous rapporte le récit de
l’Evangile de Marc que nous venons d’entendre, a de quoi particulièrement nous
surprendre. En effet, il suffit d’un simple appel de la part de Jésus pour que des
hommes abandonnent aussitôt tout ce qui constituait leur vie et se mettent en route
vers un avenir pour le moins incertain. La brièveté, la sobriété du texte qui ne nous
donne aucun détail sur la façon dont les choses se sont passées, nous laisse
néanmoins penser qu’à travers ses paroles, Jésus devait avoir une force de
persuasion et de conviction hors du commun pour réussir à arracher ces hommes à
leur quotidien et à les entraîner aussitôt à sa suite, sans prendre aucun temps de
réflexion, sans qu’apparaisse aucune hésitation de leur part.
La force mobilisatrice de cette Parole de Jésus prend certainement sa source dans le
fait qu’elle porte en elle les accents de la vérité. Elle saisit celui à qui elle est
adressée, elle vient le toucher au cœur. Tout comme autrefois d’ailleurs, la Parole
confiée par Dieu à Jonas et qui sut rejoindre les habitants de Ninive et les amener à
une transformation radicale. Jésus possédait très certainement cette force de
conviction, manifestée par l’authenticité de ses paroles et de ses actes, qui amenait
ses auditeurs à vivre avec lui dans une relation de confiance absolue. Jamais il
n’essayait d’impressionner ceux et celles qu’il rencontrait, mais il savait, par ses
paroles, par tout son être, emporter l’adhésion de ses auditeurs qui pouvaient croire
à ce qu’il disait, que ce dont il leur parlait valait la peine d’être vécu même en en
payant le prix fort, comme l’abandon de son foyer, de son milieu de travail et de vie.

Ce récit de l’appel des premiers disciples vient mettre en lumière ce qui constitue en
fait le signe de la vocation véritable, de notre vocation à chacun et chacune d’entre
nous, c’est-à-dire la découverte que rien ne peut nous enfermer, nous tenir
prisonnier de façon définitive et nous empêcher d’être ce que nous sommes. C’est
un souffle de liberté qu’apporte Jésus. Son appel, direct et radical dans son
exigence, vient faire sauter les obstacles qui nous enferment et qui nous empêchent
d’être pleinement nous-mêmes. Il transgresse le tabou du conditionnement social
qui veut nous faire croire que ce que nous accomplissons, notre labeur quotidien,
aurait la capacité de déterminer ce que nous sommes. Certes, il serait absurde de

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1997-01-26/vocation


vouloir nier entièrement que notre travail n’a aucune influence sur notre vie, mais il
est tout aussi abusif de voir en lui une capacité de déterminisme tel, qu’il nous
confinerait à un état de quasi-esclave. La place du travail est si prédominante dans
notre société, que ce dernier détermine le statut social, au point que ceux qui en
sont privés sont marginalisés, exclus de la société. Vous le savez, c’est le sort que
connaissent hélas trop bien les personnes qui sont confrontées à l’épreuve du
chômage. Sans vouloir nier la revendication légitime du droit au travail, il est tout de
même important de souligner que nous n’avons que trop tendance à faire de celui-ci
un critère à ce point important qu’il efface l’humain. Pour beaucoup de nos
contemporains, leur vie n’est motivée que par la réussite de leur plan de carrière, et
on voit des personnes qui sont même prêtes à tout sacrifier pour leur profession.
Bref, réussir se résume pour ceux-ci à réussir dans sa carrière professionnelle. On en
vient ainsi à une vision passablement réductionniste de l’existence qui ne peut se
justifier que par ce que l’on accomplit et comme si tout y était déterminé par
avance. Pour reprendre notre récit de l’Evangile, cela reviendrait à dire par exemple
qu’André est pêcheur et qu’il le restera jusqu’à la fin de ses jours. André est né
pêcheur et pêcheur il mourra. Mais c’est justement cela que l’appel de Jésus vient
remettre fondamentalement en cause.
Et il s’attaque aussi à l’idée hélas bien présente que nous ne sommes finalement
que le produit de notre héritage génétique et de notre éducation. Voilà encore un
réductionnisme qui enferme et que Jésus vient faire voler en éclat par l’appel qu’il
lance aux pêcheurs du lac de Galilée. Dans sa façon provocatrice d’agir, Jésus ne nie
pas l’importance des questions sociales et de la vie en communauté, mais il les
aborde d’une façon nouvelle, complètement libre. Le travail quotidien, la nécessité
de gagner sa vie n’étaient bien sûr pas moins absents il y a 2000 ans qu’ils le sont
aujourd’hui, et pourtant Jésus n’hésite pas à arracher des hommes à leur travail.
Cela peut paraître choquant que de poser un geste en apparence aussi
irresponsable. Comment peut-on laisser en plan son outil de travail, tous ses biens
et partir ainsi à l’aventure ? En agissant de la sorte, on s’interdit tout retour en
arrière. Et c’est bien intentionnellement que Jésus fait opérer à ces hommes une
rupture radicale dans leur vie. Mais après avoir posé un tel geste, à quoi dès lors
s’accrocher ? Et bien justement, c’est le caractère définitif de cette rupture qui a
justement la capacité de révéler qu’il est faux de croire que notre identité ne serait
forgée que par ce que nous faisons. C’est là que s’exprime de façon éclatante le
caractère puissamment libérateur contenu dans l’appel de Jésus qui rompt avec le
discours de la résignation et du statu quo. Face à lui, les hommes qu’il interpelle
sont rendus à eux-mêmes, ils ont enfin la possibilité de devenir ce qu’ils sont



authentiquement au plus profond de leur être. C’est là ce que Jésus vient nous
révéler à nous aussi pour nous rendre à notre véritable humanité : nous ne vivons
pas uniquement de ce que nous faisons et la rupture libératrice que Jésus vient
instaurer dans notre vie pourra nous permettre, si nous l’accueillons, de saisir notre
vocation humaine dans sa plénitude, celle que Dieu veut que nous puissions tous
vivre.

C’est ainsi qu’à travers l’histoire de Simon, d’André, de Jacques et de Jean, nous
pouvons être amenés à notre tour à découvrir qu’il y a des projets de vie pour
lesquels il vaut la peine de tout laisser tomber. Car c’est une chose que de produire
ou faire quelque chose, et c’est important, particulièrement lorsque nous pouvons
exprimer nos talents, notre savoir-faire, notre créativité, et il ne s’agit pas d’y
renoncer, mais c’est encore une tout autre chose de savoir ce qui fait de nous
véritablement des êtres humains et ce pourquoi il vaut la peine de vivre. Ainsi, ce
récit nous pose la question suivante : sommes-nous prêts nous aussi à recevoir cette
Parole qui libère la force spirituelle et à laisser advenir en nous la pleine humanité
qui nous constitue et qui nous rend vraiment vivants ?
On le voit bien, par sa parole, Jésus vient briser les carcans qui nous enferment et
nous transforment en robots, en outils de production et de consommation. Mais
risquer la liberté à laquelle il nous ouvre a aussi son prix : celui d’accepter de
renoncer à nos sécurités et à ne pas nous complaire non plus dans le rôle un peu
trop confortable de victime de la société.
Toutefois, dans cette rupture radicale, il y a malgré tout un élément de continuité.
En effet, les hommes qui abandonnent barques et filets sur la plage pour suivre
Jésus ne cessent pourtant pas complètement d’être ce qu’ils étaient : c’est-à-dire
des pêcheurs. Cela vient quelque peu nuancer ce que je viens de dire plus tôt, mais
en fait le métier de ces hommes va en quelque sorte acquérir une vertu nouvelle qui
les humanise. Tout ce qui fait partie des qualités de leur profession (la ténacité, la
patience, la persévérance l’attention) va être renouvelé et venir s’intégrer dans leur
nouvelle mission : “ Je ferai de vous des pêcheurs d’hommes. ”

Maintenant, il nous faut encore souligner un point important : comme j’en ai fait la
remarque au début, il semble pour le moins invraisemblable de voir des gens quitter
brusquement leur métier après avoir entendu le simple appel lancé par un inconnu
et cela devient plus incroyable encore lorsque le récit nous décrit le départ tout
aussi brutal de Jacques et Jean, laissant en plan leur père Zébédée avec ses
ouvriers.



Abandonner ses parents, sa famille, pour suivre sa propre vocation est certainement
encore plus difficile que de renoncer uniquement aux sécurités extérieures. Et il
peut paraître plus confortable, plus sécurisant de renoncer à sa liberté, à accomplir
sa vocation humaine en évitant cette rupture pourtant nécessaire. (Rappelons-nous,
dans un autre contexte, le premier refus de Jonas). Mais ce que Jésus vient encore
nous révéler, c’est que tous, nous ne sommes pas seulement les fils ou les filles de
nos parents et que nous ne devons surtout pas nous contenter de le rester, car nous
sommes aussi appelés à devenir enfants de Dieu. C’est une rupture dont Jésus a
d’ailleurs dû faire lui-même la douloureuse expérience lorsque sa famille le fait
chercher et veut le ramener au foyer familial.
L’appel fait aux disciples de tout quitter vient manifester de façon provocante que
rien n’est absolument inéluctable dans notre vie. Non, rien n’est écrit à l’avance.
Mais il faut du courage, il faut de la détermination et une force intérieure certaine
pour être capable d’opérer cette rupture avec sa famille, avec son milieu de vie et
de travail.

Nous le savons bien, la force de la tradition peut être tout à la fois oppressante et
sécurisante. C’est pourquoi Jésus nous appelle à cette rupture indispensable pour
découvrir que le passé (la tradition, les conditionnements sociaux et familiaux) n’a
pas le pouvoir de bloquer l’avenir et qu’il est possible de devenir soi-même tout en
étant ouvert aux exigences du moment. Il faut cesser de se fuir, en s’enfermant
dans la routine, dans les fausses sécurités pour oser aller au-devant de ce qui
constitue vraiment l’essentiel. Il y a là un lâcher-prise nécessaire, une perte à
accepter pour gagner en confiance et en humanité.
Tout comme les premiers disciples, nous sommes nous aussi interpellés par l’appel
que Jésus nous adresse : une parole qui peut faire surgir en nous une force
libératrice, capable de transformer l’avenir. Car ce que ce récit vient dévoiler est
tout à fait fondamental : par sa Parole, Jésus nous fait découvrir que nous avons tous
la capacité de transformer notre vie, à aller de l’avant dans une liberté réelle, au-
delà de tous les obstacles que nous n’arrêtons pas pourtant de dresser nous-mêmes
sur le chemin de nos vies.
Lorsque Jésus proclamait que Dieu et son Royaume étaient proches, il ne faisait en
fait qu’énoncer une nouvelle façon de vivre, lui qui éprouvait au plus profond de son
être cette proximité bien réelle, une proximité que ses premiers disciples purent
découvrir eux-mêmes lorsqu’ils répondirent à son appel en devenant des hommes
véritables à ses côtés.



Amen.


