
Divinement irrésistible ! 
19 janvier 1997
Communauté de Grandchamp
Jean-Marie Pasquier

C'est toujours une joie de se retrouver entre frères chrétiens pour écouter la même
parole, partager la même prière et communier, autant qu'il est possible, au même
Seigneur. Mais en même temps, comment le dire, c'est comme une blessure qui
s'ouvre. Car on sait bien que cette rencontre demeure exceptionnelle et atteste une
fois de plus la réalité de nos divisions, malgré tous les progrès accomplis sur les
chemins de l'unité. Où célébrerons-nous dimanche prochain ? Chacun de notre côté,
hélas.
Faut-il poursuivre ce chemin qui ressemble parfois à une impasse ? Certains sont
tentés d'abandonner, de se résigner : à quoi bon se fatiguer ? Pourquoi s'évertuer à
réaliser à tout prix une unité visible apparemment impossible à réaliser ? A l'opposé,
d'autres sont tentés de pratiquer le forcing : oui, forçons le passage, transgressons,
les digues dogmatiques et institutionnelles finiront bien par céder elles aussi.
Entre ces deux attitudes, comment trouver la voie juste ? Non un compromis bien
suisse, style moitié-moitié — il n'y a pas de bonne recette oecuménique, ce n'est pas
non plus une question de stratégie — mais une voie de crête qui ne peut venir que
de l'évangile et comme une réponse à une parole écoutée ensemble. Une parole qui
retentit aujourd'hui comme appel.

Le Seigneur nous appelle à sortir de notre sommeil, comme il a appelé le jeune
Samuel au coeur de la nuit. Un appel que le prêtre a mis bien du temps à prendre au
sérieux et à identifier, avant d'indiquer finalement à Samuel la réponse juste : Parle
Seigneur, ton serviteur écoute. C'est ce que nous voulons redire ensemble
aujourd'hui et durant cette semaine de prière pour l'unité : Parle Seigneur, tes
serviteurs écoutent. Une écoute vraie et profonde, qui fasse bouger quelque chose
en nous et nous aide à mieux comprendre et accueillir ce que Dieu veut de nous.
Une première parole nous est donnée par saint Paul dans le passage de sa lettre aux
Corinthiens choisi pour cette semaine de l'Unité. En fait, nous dit l'apôtre, c'est Dieu
lui-même qui vous adresse un appel : au nom du Christ, laissez-vous réconcilier avec
Dieu. Nous avons bien entendu l'appel : c'est avec Dieu qu'il faut se réconcilier. Non
pas que nous n'ayons pas besoin de réconciliation entre nous. On sait les

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1997-01-19/divinement-irresistible


dissensions qui existaient dans la communauté de Corinthe. Mais il vient un moment
où il n'y a pas d'autre voie que de remonter plus haut, ou de descendre plus
profond, à la source de toute réconciliation : Dieu.
Car tout vient de Dieu, c'est lui qui nous a réconciliés avec lui par le Christ. L'unité
que nous cherchons est d'abord oeuvre de Dieu et non-fabrication humaine. C'est la
raison de notre rassemblement : non faire quelque chose, mais recevoir ensemble
quelqu'un et ce don de la réconciliation qui fera de nous une créature nouvelle, une
Eglise renouvelée, une et sainte devant le Seigneur.
En même temps, saint Paul nous dit que Dieu ne nous réconciliera pas sans nous,
sans notre active collaboration. Il a besoin de nous, de notre service, pour accomplir
son oeuvre de réconciliation. A nous aussi il confie le mystère de la réconciliation et
il nous envoie en ambassade, les uns auprès des autres, pour préparer la rencontre
avec le Christ et la pleine communion entre nous.

C'est ce que nous voyons déjà réalisé dans l'évangile de ce dimanche : un évangile
d'appel et de rencontre. Aux deux disciples à qui Jean Baptiste a montré l'Agneau de
Dieu, Jésus dit : Que cherchez-vous ? Ce sont, dans le quatrième évangile, les
premières paroles du Verbe incarné : une question qui peut paraître anodine, mais
qui s'adresse en réalité aux profondeurs de tout homme qui veut se mettre à la suite
du Christ. Que cherchez-vous ? Quand nous parlons d'oecuménisme, d'unité
chrétienne, que cherchons-nous ? A réaliser notre rêve d'unité, notre vision de
l'Eglise ? Ou cherchons-nous à rejoindre la vision du Christ, la volonté de Dieu ?
L'abbé Maurice Zundel, dont nous fêterons après-demain le centenaire de la
naissance à Neuchâtel, posait déjà en 1934 la même question :
« Qu'est-ce que le Christ veut de nous ? Dans la mesure où nous adopterons cette
perspective théocentrique, nous deviendrons sensibles à tout ce qui nous unit déjà
avant de ressentir ce qui peut encore nous séparer; nous percevrons la résonance
intérieure des mots plus que leur signification matérielle, davantage attentifs, chez
nos frères, au témoignage de la foi vivante qu'à celui des discours... »

A la question de Jésus, répondrons-nous comme les disciples : Où demeures-tu ?
C'est-à-dire : où pouvons-nous te trouver ? dis-nous où est ta maison pour que nous
puissions y demeurer avec toi assez longtemps pour trouver cette unité que nous
cherchons. C'est avec toi que nous trouverons le chemin de cette maison commune
où tu voudrais nous rassembler.
Pour cela, il nous faut accepter aussi que d'autres frères chrétiens nous aident à
mieux connaître le Christ et nous conduisent plus près de lui. C'est André qui



annonce le Messie à son frère Simon, celui qui deviendra Pierre, le premier des
apôtres et c'est lui qui le conduit à Jésus. Pourquoi aujourd'hui encore celui qui
s'appelle le successeur de Pierre ne serait-il pas aidé par d'autres à mieux connaître
le Christ et à mieux le servir, en particulier dans son ministère d'unité comme il l'a
d'ailleurs lui-même souhaité ? Aidé par ses frères apôtres d'Orient et d'Occident : le
successeur d'André, le patriarche de Constantinople, le primat de l'Eglise anglicane,
le secrétaire du COE. La réciproque est aussi vraie : nous pouvons tous, sans
exception, nous aider mutuellement à mieux connaître le Christ et à mieux le suivre
sur ces chemins de l'unité pour laquelle il a prié et donné sa vie.
A cause de cette prière, à cause de cette vie offerte pour rassembler dans l'unité les
enfants de Dieu dispersés, nous pouvons dire avec le Père Congar, ce pionnier de
l'oecuménisme aujourd'hui décédé: « L'unité des chrétiens est humainement
impossible, elle est divinement irrésistible ».

Amen.


