La ronde des signhes

20 octobre 2002
Cathédrale Saint-Pierre, Geneve
Vincent Schmid

Il est souvent question de signes dans les Evangiles. Tout le monde comprend ce
mot, qui est a la fois simple et compliqué a définir. On I'emploie d'habitude sans
penser qu'il recouvre un monde d'interrogations. Dans les deux paraboles relatives
au figuier, Jésus évogue deux signes opposés, un bon et un mauvais.

Commencons par le bon, celui du printemps : "Dés que le figuier a commencé a
bourgeonner, vous savez de vous-méme déja que I'été est proche." J'ai vu un bon
signe de ce genre dans les vastes foréts du Jura. Pas celui du printemps
évidemment, mais celui de I'automne. Le temps d'une superbe journée comme il en
vient en octobre, j'ai vu flamboyer I'or des hétres et le rouge des ormes.

La forét m'annoncait I'imminence de I'hiver. Et je me suis réjoui de ce qui est
contenu dans ce signe : les soirées plus longues passées en famille, le poéle qui
ronronne, le chat qui se blottit, les fétes de Noél, Nouvel An, la magie de la neige.
Pourtant ce bon signe de ces petits miracles ordinaires que nous attendons de la vie,
ce ne sont que des feuilles aussitét emportées par le vent.

Dans l'autre parabole, le figuier est le mauvais signe. Quand le propriétaire s'en
approche, il voit la stérilité et I'échec. Nous autres modernes, citadins pour la
plupart, avons un peu de peine a comprendre la déception de ce propriétaire.
Pourquoi arracher un arbre aux feuilles si décoratives sous prétexte qu'il est stérile ?
Mais jadis en terre d'Israél on cultivait le figuier surtout pour son fruit. La figue,
fraiche ou séchée, constituait un aliment de base. On en faisait aussi des gateaux.
Le prophete Esaie rapporte méme son utilisation médicale. Le figuier était un
élément important de I'économie paysanne d'alors.

Si j'interprete correctement le mauvais signe manifesté par cet arbre stérile, j'y
discerne bien autre chose que la déception d'un propriétaire. Un figuier stérile parle
de disette, de famine et méme, comme en certaines régions de I'Afrique et de I'Inde,
de la mort possible de beaucoup de gens.

Pour nous aujourd'hui, Suisses et occidentaux, le mauvais signe qui nous est donné
par le figuier stérile, c'est celui du chdmage qui a nouveau étend ses ravages. Celui
de I'effondrement financier, celui des menaces terroristes, celui des rumeurs de


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2002-10-20/la-ronde-des-signes

guerre. Tout notre avenir est concerné.

Que deviendront nos enfants, quelles seront leurs chances ? Que deviendrai-je moi-
méme, si I'économie continue de s'anémier ? Que vaudront plus tard nos retraites ?
Vous le voyez, la Bible est un livre réaliste. Tout y est, notre vie et notre mort, notre
tristesse et notre joie, notre courage et notre peur. Chaque génération doit
interpréter les évenements et les circonstances qu'elle traverse. lls sont pour elle
autant de signes.

J'observe maintenant que les bons et les mauvais signes vont et viennent. lls
apparaissent et disparaissent. lls parlent ainsi de ce qui passe. lls disent le
vieillissement des choses qui s'usent, I'épuisement des étres qui meurent. On
raconte que le grand poete tibétain Milarepa, qui vécut a I'épogue de Saint Francois
d'Assise, atteignit l'illumination supréme lorsque le dernier bien qui lui restait, une
modeste petite cruche en terre cuite, se brisa contre un rocher. Ce fut pour lui le
signe décisif : tout passe, tout a une fin. Le ciel et la terre passeront parce que c'est
leur nature.

Nous voici mis en garde contre une illusion fréquente : celle de se croire
définitivement installé. Une fois de plus, la société s'était installée dans l'illusion de
la croissance continue. Une fois encore les Eglises avaient cru leur situation
définitivement acquise. Or les signes qui nous sont donnés aujourd'hui dévoilent que
toute nouveauté vieillit.

En méme temps, comprenez-moi bien : ils passent, ils ne s'arrétent pas. Le verbe
grec est tres clair, il s'agit d'un mouvement. Les signes parlent aussi de ce qui nait,
de ce qui vient, du renouvellement nécessaire des étres et des choses.

L'apogée contient le déclin, la vie appelle la mort. Inversement, la mort appelle la
vie et la défaite prépare la victoire. Toute chose contient son pdle contraire. Et nous
participons de ce rythme essentiel du Cosmos.

Les signes sont la, bons et mauvais, également partagés. Maintenant, que doit-on
discerner ? Ecartons l'idée que les signes seraient porteurs de prémonition. lls n‘ont
évidemment rien a voir avec la bonne aventure ou la boule de cristal.

Signe est un mot religieux, c'est a dire un mot qui nous relie a ce qui nous dépasse.
Les signes dévoilent la transcendance, cette dimension de profondeur insondable
gui s'attache a tous les étres, ceux qui s'en vont, qui échappent a notre vue et ceux
qui naissent, qui viennent a nous.

Le sage inconnu qui a écrit le livre de Job devait étre un observateur attentif de la
Nature. "Qui ne sait parmi tous ces étres que la main du Seigneur a tout fait ? Il tient



en sa main le souffle de tout vivant..." Dans la ronde des saisons et la génération
des animaux, il lit la transcendance.

Le seul fait de passer montre que nous recevons |'étre de plus loin que nous-mémes.
Nous ne sommes que les hotes de la vie. Elle est notre invitée pour un temps, nous
ignorons quand elle s'en ira. Mais un jour nous mourrons, cela est certain. Aussi
dépendons-nous absolument de cette visiteuse. A chaque instant, a chaque
respiration, a chaque battement cardiague, nous sommes suspendus a une instance
gui nous échappe. Telle est la lecon des signes.

Jésus ajoute quelque chose a cet enseignement de Job : "mes paroles ne passeront
pas". La transcendance n'est pas seulement la profondeur insondable qui s'attache a
tous les étres. Elle est une profondeur habitée par une Présence. Celui qu'on nomme
Dieu, faute de mieux (ce n'est qu'un mot combien équivoque !) ne se résume pas a
un infini mathématique et impersonnel. Il est une Présence qui vient me rencontrer,
qui m'adresse sa parole, qui dit je et me dit tu, a qui je puis dire tu a mon tour.
Souvenez-vous de la priere de consécration du Temple de Jérusalem par le roi
Salomon. Elle contient un paradoxe incroyable : "Les cieux et les cieux des cieux ne
peuvent te contenir, et pourtant sur ce temple tu as dit : la sera mon nom." (1 R 8).
Tu es le Transcendant que rien ne peut circonscrire et tu es Celui que I'on peut
invoquer.

Tu habites les cieux des cieux, et je puis m'entretenir avec Toi, comme Moise sur la
montagne avec un ami mystérieux. Depuis Abraham, tu es Celui qui nous adresse ta
promesse : va, je serai avec toi ! Cette promesse ne passera pas.

Bon signe et I'on se réjouit, mauvais signe et I'on s'inquiete. Nous serions de
véritables enfants de Dieu, peut-étre méme des saints, si nous pouvions accepter
tous les signes qui nous sont donnés. Bien s(r pas seulement les bons, ce serait trop
facile, mais les uns et les autres, surtout les autres, les mauvais. Si nous pouvions
les accepter, je ne dis pas de gaieté de coeur, mais comme des étapes a franchir. En
pensant que Dieu n'est pas indifférent du haut de ses cieux des cieux, mais a coté
de moi, tout pres et déja dans mon coeur d'homme ou de femme.

Cependant, n'exigeons pas trop de nous-mémes et discernons. Les bons signes dont
notre vie est illuminée, reconnaissons-le avec force, ce sont ceux de la bénédiction
de Dieu. lls ont annoncé dans notre vie beaucoup de saisons qui se sont
heureusement accomplies.

Les mauvais signes, disons que ce sont des avertissements de Dieu. lls nous
avertissent de ce qui vient. lls ont parsemé nos vies de leurs souffrances, de leurs



deuils, de leur détresse. Nous les avons trouvés injustes, monstrueux, nous nous
sommes révoltés. Et sans doute avons-nous eu raison.

Pour les traverser, a défaut de les conjurer, nous sommes invités a écouter Jésus,
comme les disciples I'écoutaient a I'ombre d'un figuier. Nous recevons de lui les
paroles qui ne passeront pas. Elles parlent de la joie qui éclaire méme la détresse,
cette joie qui certes n'empéche ni la bétise ni la méchanceté du monde, mais qui
peut exister méme dans un cceur brisé.

Des figuiers bourgeonnants, il y en aura dans nos existences, dans nos églises, chez
ceux que nous aimons. Des figuiers stériles aussi - trop a notre gré. Que notre joie
demeure !

Amen !



