
Le livre scellé 
13 octobre 2002
Cathédrale Saint-Pierre, Genève
Vincent Schmid

Les derniers temps ont-ils commencé ?
Depuis la chute des tours jumelles de Manhattan, dans les médias ou l'édition, sévit
une véritable inflation du mot apocalypse, employé au sens de catastrophe. On parle
de menaces apocalyptiques, de géopolitique de l'apocalypse, de scénarios
d'apocalypse, etc. Or il s'agit d'un emploi fautif. Le mot apocalypse ne signifie pas
catastrophe, mais révélation. C'est le titre d'écrits religieux d'un genre particulier.
On connaît beaucoup d'Apocalypses, tant juives que chrétiennes. La Bible en
contient plusieurs : celle qui porte ce nom, attribuée à Jean de Patmos et d'autres
moins célèbres, à la fin du livre de Daniel par exemple. Nous savons qu'elles ont été
composées à des époques charnières, agitées de convulsions profondes. Daniel fut
témoin de la décadence du rêve de civilisation

universelle initié par Alexandre le Grand. Jean de Patmos fut aux prises avec les
excès du pouvoir romain sous l'empereur Domitien.
Les Apocalypses sont des écrits mystiques, remplis de visions et de symboles
étranges. Mais pas plus que les nuages qui inspiraient le poète Baudelaire, ils ne
sont à prendre au pied de la lettre. De tels écrits interprètent poétiquement notre
situation devant Dieu.
Aujourd'hui chacun sent que nous sommes entrés dans une ère différente. L'époque
change. La société est en crise. Les repères habituels s'estompent. On ne comprend
pas ce qui se passe. L'avenir est confus. Les écrivains de l'Apocalypse peuvent-ils
nous éclairer ? Existe-t-il un secret du monde inscrit quelque part ? Existe-t-il une
face cachée de l'histoire ? Dieu a-t-il prévu ce qui se passe ?

Réponse avec l'image du Livre scellé, commune à Daniel et à Jean. Cette image du
Livre n'est pas fortuite, venant d'auteurs sacrés. Pour eux, tout ce qui est vient de la
parole divine. Dieu parle et la chose naît. L'essence de l'univers est langage.
Alors ils imaginent un Livre absolu, dans lequel seraient inscrits le secret du monde
et le sens de ce qui arrive. Un Livre qui contiendrait les réponses à tous nos
pourquoi. Seulement ce Livre est fermé. Il ne sera ouvert qu'au dernier jour. Les

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2002-10-13/le-livre-scelle


êtres humains n'y ont pas accès, Dieu seul.
C'est une manière de dire : oui, il existe un secret du monde, une face cachée de
l'Histoire. Et d'ajouter aussitôt : non, nul ne sait percer ce secret, nul ne peut
contempler cette face cachée. Derrière les soubresauts de ce monde, il y a une
sagesse, mais une sagesse cachée. Nous sommes ignorants, ce qui peut nous
décevoir.

Une telle ignorance pourtant me semble positive. Car dans le texte, le Livre scellé
est aussi le Livre de Vie. Il entretient un rapport étroit avec la puissance de vie, avec
Dieu lui-même. Ni Daniel ni Jean ne nous menacent d'une quelconque catastrophe
qui engloutirait tout. Ils nous parlent de la transcendance au bord de laquelle nous
nous tenons. C'est que le monde visible n'est que l'écume de la mer, et non la mer
elle-même. "Ce qu'on voit n'a pas été fait de choses visibles." (He 11, 3). Il n'y a pas
que l'écume de la mer; il y a la masse de la mer et la profondeur de cette masse,
sans quoi l'écume n'existerait même pas.
Le monde visible, l'histoire visible, notre existence visible, plongent leurs racines
dans une réalité invisible. Cette réalité est immuable et inébranlable. Elle se
manifeste à travers les pires convulsions que nous puissions traverser. Cette réalité
est la puissance de la vie. Nous en venons et nous y allons. Selon la formule d'un
moine égyptien du quatrième siècle : bienheureux ceux qui parviennent à cette
ignorance infinie !

L'image du Livre scellé amène trois enseignements majeurs.
Pour commencer, elle offre une option entre l'absurde et le mystère. A l'énigme
posée par l'expérience de la vie, deux réponses sont possibles : "C'est absurde" ou
"C'est un mystère". L'hésitation entre ces deux termes a toujours existé - ce sont les
deux pôles entre lesquels notre pensée oscille - mais les circonstances que nous
traversons leur donnent une intensité particulière.
Ou bien tout est absurde. Tout est soumis aux lois de la Fatalité - ainsi pensaient les
anciens Grecs - nous sommes les jouets du hasard. Souvenez-vous de la légende
d'Œdipe, fils du roi de Thèbes. Oedipe ne pourra rien faire pour infléchir le destin
aveugle qui est le sien. Choisir l'absurde, c'est choisir un pessimisme dans lequel il
n'y a pas de place pour l'espérance. Notre chemin n'est pas un vrai chemin, il ne
mène nulle part, c'est une impasse. Nos pourquoi resteront sans réponse.
Ou bien c'est un mystère. C'est-à-dire que le monde, l'histoire, l'existence relèvent
d'une sagesse cachée. Elle est hors de portée certes, néanmoins elle est. Et si les
sciences n'en disent rien, la foi le peut. Elle nous persuade de ne jamais désespérer.



A Œdipe, héros tragique, il faut substituer Abraham, héros positif, qui part sans
savoir ou il va, poussé par sa seule confiance. Abraham a choisi le mystère.
Contrairement à l'absurde, le mystère est une voie sur laquelle on avance, on
poursuit, on approfondit. Qu'est-ce donc que notre vie, sinon un mystère au bout
duquel nous sommes attendus par Quelqu'un ?
Le Livre scellé laisse entendre que la symphonie discordante de l'aventure humaine
n'est pas encore achevée. Nous n'en savons pas le terme. Si nous sommes liés à ce
monde pour le meilleur et pour le pire, nous sommes également l'objet de la veille
attentive d'un Autre, qui dispense les étincelles afin d'éclairer la route, pas après
pas, étape après étape. "Maintenant nous voyons comme dans un miroir,
confusément. Un jour nous verrons face à face." (1Co 13,12) Alors, examinons-nous
loyalement, mesurons bien cette option entre absurde et mystère et choisissons !

Second enseignement, savoir attendre.
Les Apocalypses obéissent à l'esprit hébraïque : elles voient les choses à partir de la
fin et pas du commencement. "Il y eut un soir, il y eut un matin: premier jour." (Gen
1, 5). Le soir doit être compris à partir du matin. Le but de la nuit, c'est le jour.
La vie nous fait traverser des épisodes de crise, personnelle ou collective. Nous
vivons certains d'entre eux dans un sentiment d'urgence et de drame. Ils nous
laissent littéralement brisés. Pouvons-nous considérer cela à la lumière de la fin ? Et
si les crises étaient des opportunités à saisir, apportant avec elles une chance de
changement ? Pouvons-nous envisager ce monde, son histoire, notre existence
secrètement orientés vers Celui en qui ils trouvent leur source et qui les réunira à la
fin ? Si on la comprend sur le long terme, la crise est annonciatrice de bonne
nouvelle : quelque chose est en train de naître.
Méditons ce conseil de sagesse montagnarde, donné par l'auteur valaisan Maurice
Chappaz : "L'inconnu s'apprivoise de la même façon que les rapaces, il faut savoir
attendre."
Le troisième enseignement, nous le lisons dans le livre de Daniel : "Que beaucoup
méditent et la connaissance augmentera." (Dan 12, 4)
Dieu a créé l'être humain à son image et à l'image de Dieu l'homme est créateur.
L'humanité est capable d'augmenter ses connaissances et d'inventer des choses
nouvelles. Elle procède par essai et erreur, nous le savons, une quantité de mal et
une quantité de bien a toujours caractérisé l'humanité et la caractérisera toujours.
Elle reste capable de résoudre les problèmes, de faire face aux situations et
d'améliorer son sort.
Au point où j'en suis, j'en viens à me demander ceci : ce fameux Livre scellé, qui



sera ouvert au dernier jour, est-il écrit d'avance ?
Ne sommes-nous pas plutôt en train de l'écrire, ligne après ligne, page après page,
chapitre après chapitre ? En définitive, n'est-ce pas notre privilège que de créer, par
nos forces et nos actes, les changements et les choses nouvelles voulus par Dieu ?

Amen !


