Le Bonheur offert

27 avril 1997
Temple de la Servette
Emmanuel Rolland

Que la grace, la miséricorde et la paix soient avec vous qui étes ici au temple de la
Servette et a vous, amis auditeurs, auditrices, qui nous accueillez, dans votre
intimité, I'espace de ce culte. Grace, miséricorde, paix... j'aimerais ajouter a cette
traditionnelle salutation évangélique le mot bonheur, et ceci pour au moins deux
bonnes raisons :

La premiere. C'est que selon Luther, « La musique chasse le diable et la tristesse ».
Et, comme il y aura beaucoup de musique au cours de ce culte, gageons qu'il y aura
tres peu de diable et encore moins de tristesse, donc, je I'espere pour vous,
beaucoup de bonheur pour tous.

Ensuite parce que nous n’avons guere I’habitude d’en parler, du bonheur. En cette
période de crise, c'est devenu carrément indiscret. D’autant plus que dans les
milieux protestants, réformés on s’en est toujours méfiés un peu, par tradition. Il
nous est plus facile de pleurer avec ceux qui pleurent que de rire avec ceux qui
rient. On court ainsi moins de risque de blesser par des propos trop Iégers ceux ou
celles d’entre nous qui traversent des périodes difficiles — angoisse, maladie, deuil,
précarité financiere. Mais voila, les paroles de la cantate que vous allez entendre
sont tellement noires, tellement sinistres que je me suis dit : « Mais, mon Dieu ! Il
n'y a guand méme pas que le malheur dans cette vie ! Le bonheur apres tout Ca
existe aussi ! Et déja dans la Bible, et de temps en temps méme nous, nous pouvons
en faire I’expérience dans nos vies ! »

Alors pour une fois, parlons du bonheur, d’autant plus que Bach, qui était bon vivant,
a su tisser autour de ces paroles larmoyantes, doloristes une musique de réve,
plutot joyeuse, comme s’il avait voulu lui-méme tempérer I'austérité des mots par la
grace de quelques notes et signifier peut-étre ainsi qu’au cceur de toute détresse,
une petite musique peut sans cesse surgir et donner a nos vies un nouveau tempo,
un nouveau départ, appelons-la, la petite musique du bonheur.

J'ai rencontré cette semaine une amie qui accompagne en ce moment sa mere
atteinte d’une grave maladie. Elle me fit part de son horreur devant les paroles d’un
prétre, aumonier de I'hdpital dans lequel sa mere est alitée, d’'un prétre qui ne


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1997-04-27/le-bonheur-offert

cessait de lui répéter, sans doute avec toutes les bonnes intentions du monde : «
Mais Madame, une bonne chrétienne comme vous ne devrait pas se laisser
émouvoir ainsi par la souffrance de sa mere... Le Christ, notre Seigneur, a vécu tout
cela, et bien pire encore... » Sous entendu, mais chere Madame, vous devriez vous
en réjouir. Sa souffrance la place dans les pas du Christ ! De telles paroles donnent
le frisson. On se frotte les oreilles, on secoue la téte et on se dit : non, ce n’est pas
possible, comment peut-on en arriver a dire cela ?

Et pourtant, force est de constater que le christianisme n’a pas gagné sa réputation
de religion doloriste par hasard. Les pages de son histoire sont remplies de ces
propos qui confondent I'imitation du Christ et I'invitation a accueillir la souffrance
avec reconnaissance, comme signe de la manifestation de Dieu dans nos vies,
comme creuset dans lequel se forgent nos ames d’élus.

A force de vivre les regards tournés sur la croix ensanglantée, a force de
comprendre la parole du Christ qui ordonne a ses disciples de prendre leur croix, de
se renier eux-mémes et de le suivre comme un appel a épouser son destin tragique,
a force de vouloir donner a tout prix un sens a la souffrance, on a fini par oublier que
Jésus Christ, lui, n'a jamais donné de sens a la souffrance. Bien au contraire, cette
souffrance qui transforme nos existences en épreuves insupportables, il est venu,
chaque fois qu’on les lui signalait, nous en délivrer. Car il suffit d’ouvrir I'Evangile et
d’écouter cette bonne nouvelle, cette heureuse nouvelle d’un Dieu qui vient
s'intéresser en priorité aux femmes et aux hommes dont les maladies ont rongé
jusqu’a I'identité. Ces hommes et ces femmes qui n’ont plus de nom mais que I'on
nomme paralysé, |épreux, sourd, muet, possédé, et les voila guéris, délivrés,
debout, enfin rétablis dans la communauté humaine.

Il suffit d’ouvrir I'Evangile et d’observer ces foules que la faim tenaille et qui ne
repartent jamais le ventre vide sous prétexte de je ne sais quelle vertu de I'ascese. Il
suffit d’ouvrir les oreilles a cette petite musique qui vient tisser sur nos maux, fil
apreés fil la trame d’une délivrance possible, d’'un bonheur offert.

Regardez par exemple ce texte de I’'Evangile de Marc, qui est notre lecture du jour. Il
y @ un homme qui a la main paralysée. Cette main paralysée caractérise cet homme
présent dans la synagogue, le jour du Shabbat. Que peut-on faire d’'une main
paralysée ? Plus de toucher, plus de contact avec les autres, plus de création
possible, une main paralysée, un homme mort. Que fait Jésus ? Lui dit-il, c’est bien,
ta souffrance sera récompensée dans le ciel ? Lui tient-il des discours sur sa
responsabilité dans la souffrance qu'il subit ? L’encourage-t-il a prendre son mal en
patience, en attendant une délivrance hypothétique ? Accepte-t-il son mal comme
une nécessité inéluctable ?



Non. Leve-toi, lui dit-il et viens au milieu de tous. Avance ta main. Cet homme, il le
déploie, il le fait grandir, il le fait s’ouvrir comme un soleil. En termes cliniques, il le
guérit, il chasse sa souffrance.

Qui peut confondre ensuite Jésus, Jésus Christ avec un apologiste de la souffrance ?
Son pouvoir, sa vie, il I'utilise totalement, jusqu’au bout pour soulager, rétablir,
redresser, Oter des individus a leur souffrance. Et c’est la premiere partie de
I"histoire.

Mais voici maintenant la seconde : la délivrance se passe dans la synagogue, lieu ou
se scrute la volonté de Dieu, lieu ou I'on médite sa parole et le jour du Shabbat,
I’espace du temps imparti a la grace, le jour de la joie selon le prophéte Esale.
L'histoire se déroule donc a I'intersection d’un temps et d’'un espace privilégiés dans
la relation entre Dieu et les humains. Et si Jésus parvient a guérir un homme a ce
moment-la, au nom de Dieu qui veut la vie, au nom de Dieu qui vient sauver, il ne
parvient pas a guérir des esprits slrs de leur bon droit, slrs de leur bonne santé,
s(irs de leurs systemes. Constatons-le, la bonne santé morale des gardiens du
temple le tient en échec : Tous ces gens qui ont besoin du mal qui les entoure pour
asseoir leur assurance de bien-portants, tous ces gens qui ont besoin de la
souffrance d’autrui pour craindre le courroux d’un Dieu totalitaire, tous ces gens qui
pactisent avec le mal qui prolifere autour d’eux, en eux, pour établir des castes, des
hiérarchies entre sauvés et damnés, tous ces gens-la restent hermétiques a ce
bonheur offert. Il est méme menacant pour eux.

Jésus, lui, ne pactise pas. Il ne tergiverse pas. Il ne se pose pas de questions
métaphysiques sur I'origine du mal. Il agit, il guérit et tout est remis en question.
Dieu n’est pas du c6té de la souffrance. Cette souffrance, il vient précisément la
chasser.

Et moi, je crois que ce don de la santé, ce don de la grace, ce don du bonheur qu’il
propose a des individus menacés, va le mener, lui, Jésus, a la Croix. Comme si ce
don du bonheur était insupportable a nos petites consciences étriquées, comme si
on préférait vivre bien au chaud avec nos certitudes sur le caractere inéluctable du
mal que de voir I'un de nous en réchapper.

Dans les Evangiles, on fait peu mention des sentiments du Christ, mais quand c’est
le cas, c’'est plutot pour nous signaler sa colere que sa joie. Dans ce texte de
I’Evangile, il est en colére et il est triste. Triste de ces murs qu’il ne peut pénétrer.
Triste devant ces morts qu’il ne peut guérir. Triste devant ces certitudes
inébranlables plus fortes que le mal, plus fortes que le malheur et en colere sans
doute parce qu’on y méle le nom de Dieu.



Dans la Bible, a part les gardiens de la morale, jamais personne ne s’accommode de
la souffrance et, s’il n’y a pas de dissertation sur le bonheur, sans relache le mal est
dénoncé, sans relache des hommes et des femmes en appellent a Dieu pour en étre
délivrés et a tous, sans exception, Dieu donne en définitive raison. C’'est I'histoire de
Job, ce sont les cris de détresse des Psaumes changés I'espace d’une respiration en
chants de louange, c’est la vie d’un peuple qui renait sans cesse de ses cendres,
c’est la vie d’un Fils crucifié et ressuscité, c’est notre histoire a nous qui sommes
rassemblés aujourd’hui en compagnie de gens du monde entier dans la certitude
que Dieu nous offre jour apres jour la possibilité de changer nos vallées de larmes en
vallées de rires, nos plaintes en chants de joie, nos détresses en bonheur, en
accueillant pas a pas le Royaume qui vient a nous.



