
La sagesse des enfants du siècle 
4 mai 1997
Collégiale Saint-Léonard de Bâle
Olivier Perregaux

Les enfants du siècle sont plus prudents en leur génération que les enfants de
lumière. (Luc 16, 8)

Les opinions et les maximes, la sagesse du monde sont si souvent flétris dans les
Ecritures; l'aveuglement de l'homme naturel y est représenté si profond et si
déplorable, qu'il n'entrera d'abord dans l'esprit de personne que la conduite des
enfants du siècle puisse jamais être offerte en exemple aux disciples de l'Evangile.
Or, voici Jésus, Jésus lui-même, qui nous engage à prendre pour modèle ces mêmes
hommes du monde dont il a tant de fois déploré l'aveuglement et l'incurable folie.
Les enfants du siècle, dit-il, sont plus prudents en leur génération que les enfants de
lumière. Mais, mes frères, les paroles du Sauveur, indépendamment de leur divine
autorité, s'expliquent sans effort, et se justifient d'elles-mêmes. Un seul mot lève la
difficulté. Les enfants du siècle sont prudents en leur génération, c'est-à-dire dans
l'administration de leurs affaires temporelles. Les buts qu'ils poursuivent peuvent
être frivoles, coupables et funestes; mais on peut les poursuivre avec prudence,
avec une sorte de sagesse. C'est sous ce rapport que Jésus-Christ a dit que les
enfants du siècle sont prudents.

Et véritablement, mes chers amis, ce qui distingue surtout les enfants du siècle des
enfants de lumière, ce ne sont pas tant les moyens que le but. Quant au but, ils
diffèrent profondément, ils sont même opposés; quant aux moyens, je veux dire
quant aux règles, aux conditions à observer pour atteindre le but, ils ne peuvent
différer essentiellement; car, en toutes choses, le but mis à part, il n'y a pas plus
deux manières de réussir qu'il n'y a deux manières de bien raisonner, ou deux
manières de se bien porter.
Je vous prie d'observer, mes chers frères, que, quand on parle de l'aveuglement de
l'homme naturel, et de la folie de ceux qui n'ont pas accepté le joug de Jésus-Christ,
on s'exprime souvent d'une manière trop absolue. Il semblerait, à entendre
certaines personnes, que cet aveuglement et cette folie s'étendent à tout, que le
péché a éteint dans l'homme la lumière naturelle de la raison et la force de la

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1997-05-04/la-sagesse-des-enfants-du-siecle


volonté, et que, même par rapport aux choses du monde, il est profondément
déchu. Il n'est pas prouvé, je l'avoue, que la dégradation de l'homme par le péché
n'ait nui indirectement à ses facultés; mais ce qui est certain, c'est que, dans des
choses profanes et jusque dans des arts futiles, l'homme déploie une vigueur
d'intelligence et une vivacité de génie qui emportent comme d'assaut l'admiration
du monde entier et même des enfants de lumière; ce qui est certain, c'est que,
même dans des entreprises frivoles, même dans le crime, l'homme développe une
énergie de volonté que le chrétien lui-même ne saurait contempler sans une espèce
d'étonnement respectueux jusqu'à être forcé d'avouer que, si l'enfant du siècle
employait à la poursuite de la seule chose nécessaire la moitié seulement de ce
génie et de cette force, il atteindrait, dans les choses divines, un point de perfection
et de gloire où peu, même des plus saints hommes, sont parvenus, sous la bannière
du Christ.
(30 lignes supprimées)

Entendez Jésus-Christ : les enfants du siècle, vous dit-il, sont plus prudents en leur
génération que les enfants de lumière. Que veut-il dire par là ? Qu'ils savent mieux
choisir leur but ? Non, certainement; mais que dans le choix et l'emploi des moyens
destinés à atteindre leur but, ils peuvent très souvent être offerts en exemple aux
disciples de l'Evangile.
Examinons, pour entrer dans la pensée de Jésus-Christ, quelques-uns de ces
moyens.
Le premier est de connaître. Chaque entreprise suppose un objet quelconque, dont il
faut connaître la nature et les rapports. Il faut l'observer avec soin et avec de
certaines précautions. Il faut se prémunir contre tout ce qui pourrait séduire la
raison et fausser le jugement. Non content d'une vue superficielle, il faut étudier
toutes les faces de l'objet, et l'approfondir autant qu'il est possible. Il faut encore
mesurer l'étendue de la tâche qu'on s'impose, en apprécier toutes les difficultés, et
calculer les ressources dont on peut disposer. Ainsi procède la sagesse humaine.
Elle nous montre quelle marche nous avons à suivre dans l'affaire du salut. Il faut
d'abord connaître l'état de notre âme : ses besoins et sa destination. Il faut étudier
la nature du remède offert par l'Evangile, les ressources qu'il offre pour les
différentes nécessités de l'âme, les moyens de s'approprier ces ressources. Il faut
connaître les règles qu'il prescrit, les obligations qu'il impose. Et pour connaître tout
cela, avec quel soin, quel recueillement, il faut étudier le (1 mot supprimé) message
du Fils de Dieu ! Comme il faut user de précaution pour recevoir pures et sans
mélange les divines vérités de l'Evangile ! Avec quelle patience il faut sonder les



Ecritures ! Que de fois les comparer, et avec elles-mêmes, et avec les révélations
incomplètes, mais précieuses, de notre conscience ! Rien ne saurait nous dispenser
de cette étude, puisqu'elle est, d'un côté, à la portée de tout le monde, aussi
accessible au peuple qu'au philosophe, au simple d'esprit qu'au docteur. Voilà, mes
frères, la première leçon que nous donnent les enfants du siècle.
Ils vous en donnent une autre encore. Quand ils ont déterminé le but de leur vie, ils
y subordonnent tout. Ils écartent tous les buts accessoires dont la poursuite serait
incompatible avec leur but principal. Ils ne veulent rien voir que leur objet. Ils font
davantage : ils renoncent aux jouissances qui pourraient seulement les distraire ou
retarder leur course. Ils s'imposent même de rudes privations pour s'assurer la
possession de l'objet auquel ils ont attaché l'idée de gloire, de dignité personnelle ou
de bonheur. Suivez dans leur carrière le vrai savant, l'homme de guerre, l'homme
d'Etat, vous serez confondus de la grandeur de leur abnégation et de l'étendue de
leurs sacrifices; et vous chercherez en vain, peut-être même parmi les enfants de
lumière, des hommes qui observent mieux ce grand précepte : entrez par la porte
étroite. Tout homme qui fait de grandes choses n'a certainement pas choisi la voie
large; car, dans les choses du monde, comme dans celles de l'âme, elle mène à la
perdition.
Et ce doit être aussi la règle des enfants de lumière. Lorsqu'une fois ils se sont assis,
et ont calculé les frais de l'édifice qu'ils pensent élever, il faut qu'ils consacrent
toutes leurs forces à sa construction, et qu'ils n'épargnent rien pour le rendre solide
et beau. Ont-ils résolu la guerre, il faut qu'ils marchent courageusement à l'ennemi,
ne comptant pour rien leur fortune et leur vie. Ont-ils mis la main à la charrue, il faut
qu'ils tracent leur sillon sans regarder en arrière. Ce n'est qu'au prix d'une
abnégation complète qu'ils peuvent compter sur une demeure, sur une victoire, sur
une récolte. Et ce qu'il faut sacrifier, ce sont sans doute les biens du monde, quand
Dieu l'exige, mais avant tout notre volonté. Oui, pour parler autrement, tout ce que
nous avons de volonté doit être employé à vouloir ce que Dieu veut. Telle est la voie
étroite où nous devons marcher; mais si c'est l'amour qui a consommé le sacrifice
de notre volonté, cette voie étroite nous semblera suffisamment large et spacieuse.
Et elle s'élargira encore de toute la grandeur de nos espérances.

Demandons encore, mes frères, une autre leçon aux habiles du siècle. Ils savent
qu'il ne suffit pas d'une première impulsion pour assurer le succès d'une entreprise;
ils savent que, sans des soins incessamment renouvelés, tout retombe dans son
néant primitif; qu'un moment de relâche et de négligence dissipe le fruit des plus
savantes combinaisons et des plus grands sacrifices; en un mot ils savent que le



succès n'appartient qu'à la persévérance. A leurs yeux, il en est de leur but favori
comme de la vie elle-même. Que le coeur cesse un moment de battre, la poitrine
d'aspirer l'air, les humeurs de circuler, qu'une seule partie de cet organisme
compliqué s'accorde un moment de repos, et la vie s'arrête aussitôt. De même, dans
cette oeuvre qui est la vie de leur vie, que les efforts ne soient pas suivis par
d'autres efforts, qu'après un temps d'activité vienne la lassitude et l'inaction, le but
est souvent manqué, les résultats partiels qu'on avait déjà obtenus s'évanouissent,
et l'on se sent plus pauvre et plus chétif que si l'on n'eût jamais rien entrepris. Or, ici
encore le chrétien trouve une leçon à méditer et un exemple à suivre.
Celui qui persévérera jusqu'à la fin sera sauvé. Cette maxime qui est le mot d'ordre
des habiles du siècle, combien n'est-elle pas vraie, appliquée au christianisme, qui
l'a aussi proclamée ! En effet, de quoi s'agit-il pour le chrétien ? Du salut. Qu'est-ce
que le salut ? La communion du coeur avec Dieu par Jésus-Christ. Or, dans quelle
communion peut être avec Dieu celui qui, après quelque temps d'efforts et de
sacrifices, s'arrête, et dit au Dieu jaloux : «J'ai fait assez pour toi; souffre que je me
repose. Je veux bien t'appartenir encore; mais je suis las de t'obéir.» — Comme si
l'on pouvait cesser de respirer sans cesser d'être ! Que celui qui n'obéit plus se dise
bien qu'il n'aime plus, ou, plutôt, qu'il se dise qu'il n'a jamais aimé. Car si jamais il
avait aimé Dieu, de cet amour véritable qu'inspire un Dieu Sauveur, cet amour
n'aurait-il pas transformé son être ? cet amour ne serait-il pas devenu une partie de
lui-même ? Ah ! pourquoi les enfants du siècle persévèrent-ils dans leurs entreprises
? C'est qu'ils aiment le but qu'ils ont choisi, c'est qu'ils y ont mis leur âme. Et à
cause de cela, on peut bien le dire, en un sens, qu'ils nous apprennent à aimer
comme ils nous apprennent à persévérer.
(45 lignes supprimées)

Que conclurons-nous, mes frères, de tout ce que nous venons de voir ? C'est qu'il y a
dans l'homme naturel une quantité de forces perdues, une quantité de facultés qui
soupirent, si je puis m'exprimer ainsi, après un but (un emploi) digne d'elles; c'est
que tout est encore divin dans l'homme, hormis ses affections et ses espérances; et
que le salut ne demande pas de lui une autre intelligence, mais un autre coeur; c'est
qu'il serait extrêmement grand s'il aimait Dieu.
(17 lignes supprimées)
Que devons-nous encore, mes frères, conclure de ce qui précède ? C'est que l'enfant
de lumière traîne souvent après lui quelque chose de ses anciennes ténèbres. C'est
que, dans une oeuvre qui réclame justement l'emploi de toutes ses forces, il laisse
voir une mollesse qui oblige à lui proposer l'exemple de l'énergie des enfants du



siècle dans des oeuvres purement humaines. C'est qu'il faut que l'Esprit de Dieu
enseigne aux uns le but qu'ils doivent poursuivre, et inspire aux autres une sagesse
et une force dignes de leur grandeur et du but qu'ils se sont proposé.
(13 lignes supprimées)
Et, après nous être tournés vers les uns et vers les autres, nous nous tournerons
vers toi, Dieu Sauveur, et nous invoquerons ta bonté. Enfants du siècle ou enfants
de lumière, tu nous veux tous pour serviteurs, pour enfants et pour héritiers. Tu
nous veux tous pour ornements de ton royaume et pour hérauts de ta gloire. Tu
veux l'hommage libre de notre raison, de notre conscience, de notre coeur, de tout
ce que nous sommes. Ô Seigneur, que ton but adorable devienne celui de nous tous.
Sanctifie les forces que tu nous donnas lorsque ta voix puissante nous appela du
néant à l'existence. Enrichis-nous, par ton Esprit, de nouvelles forces et de nouveaux
dons. Et fais que, véritables enfants de lumière, nous devenions habiles pour faire ta
volonté et prudents pour conquérir le salut que tu nous as procuré en Jésus-Christ.
Amen

Sermon prêché à Bâle le 22 août 1830
tiré de Alexandre Vinet, Premières Méditations Evangéliques, Lausanne, Payot, 1941,
p. 217-226


