
Dura Lex, sed Lex 
1 juin 1997
Eglise Saint-Martin, Grandval
Serge Médebielle

«Dura Lex, sed Lex» : la Loi est dure, mais c’est la Loi. Cet adage latin, qui fait partie
de l’arsenal du vocabulaire juridique, semble bien résumer l’idée que nous nous
faisons de la Loi. Une idée somme toute péjorative, négative. A tel point qu’un
dicton déclare : «La Loi est faite pour être contournée».
Dans le domaine spirituel, parmi les chrétiens, le mot «Loi», sous l’effet d’une
interprétation parfois hâtive de la pensée de Paul, est devenu synonyme
d’asservissement, de légalisme, de culpabilisation. Très vite, on en est venu à
opposer Loi et Evangile dans le but de se débarrasser de la Loi, sous prétexte de
nous déculpabiliser. Or, comme nous allons le voir, le Christ ne nous a pas libérés de
la Loi divine mais délivré des châtiments contenus dans la Loi. D’ailleurs, n’est-ce
pas Jésus qui disait que «tant que le ciel et la terre ne disparaîtront pas, pas un seul
trait de lettre de la Loi tombera» ? (Math 5, 18a).
Notre monde occidental a donc réservé un triste sort à ce mot si noble : la Loi. Ce
mot a même quitté le domaine de la recherche spirituelle pour être bien souvent
confiné au champ de la finance et de l’économie, au travers d’expressions comme :
«la loi de la jungle, la loi du marché, la loi de l’offre et de la demande, etc. ».
Il est cependant spirituellement nécessaire de nous réinterroger sur le rôle de la Loi
divine dans notre existence, car la Bible ne nous demande pas simplement : «Quelle
est ta foi ?», mais aussi : «Que comptes-tu faire pour montrer que tu as la foi ?».

A l’écoute de notre récit, on pourrait penser que Jésus nous fait quitter
définitivement le régime d’une Loi désormais asservissante et culpabilisante. Or,
que constatons-nous lorsque des gens placent devant Jésus une femme surprise en
flagrant délit d’adultère ? Jésus ne déculpabilise personne mais au contraire montre
que tous, accusateurs et accusés, sont incapables de rester fidèles à la Loi de Dieu.
En ce qui concerne la femme, c’est chose évidente. Mais les accusateurs eux-
mêmes, en voulant faire condamner la femme seule, sont infidèles à la Loi de Moïse
qui ordonne clairement que les deux coupables, homme et femme, soient jugés
(Lév. 20, 10; Dt 22, 22). Mais Jésus veut aller plus loin et montrer que la Loi de Dieu
possède un autre versant que la sanction et le châtiment : celui du pardon et de la

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1997-06-01/dura-lex-sed-lex


liberté pour servir Dieu.
Vous l’avez entendu : les accusateurs, dans le récits, se réfèrent à la Loi de Moïse
interdisant l’adultère pour faire condamner cette femme. En fait, bien plus que la
mort de cette femme, c’est celle du Nazaréen qu’ils veulent, en prouvant enfin qu’il
agit contre la Loi mosaïque; car ils savent que le Maître galiléen est contre la «peine
de mort» pour le pécheur.
C’est alors que Jésus va jouer un coup de maître : il va obtenir la grâce pour cette
femme et montrer en même temps combien il est fidèle à l’esprit de la Loi de Moïse.
Jésus ne parle pas tout de suite, mais accomplit un geste qui rappelle justement le
don de la Loi au Sinaï : «Jésus se baissa, dit le récit, et se mit à écrire, graver, avec
le doigt sur la terre» (Jean 8, 6). Ce geste : écrire, graver, ce fut celui de Dieu
inscrivant ses paroles sur les Tables de la Loi : «Les Tables, est-il écrit au livre de
l’Exode, étaient écrites du doigt de Dieu» (Ex. 31, 18b). Par ce geste d’écriture, Jésus
renouvelle le geste de Dieu donnant la Loi. A sa manière, Jésus montre la pérennité
de la Loi écrite du doigt de Dieu, mais dans un sens que les accusateurs oublient : le
pardon et la liberté.
Que la Loi divine soit source de liberté, les Sage d’Israël le savaient bien comme le
montre un de leurs commentaires : «Les Tables de la Loi étaient l’écriture de Dieu,
gravée sur les Tables». Et ces Sages de commenter : «ne lis pas : harout, en hébreu,
gravée, mais herout : liberté. Car ne peut être fils de Liberté que celui qui médite
l’Ecriture» (Pirké Avoth, Maximes des Pères, 6, 2). N’est-ce pas là le souhait de Jésus
pour cette femme ? Qu’elle retrouve la liberté en laissant la Parole divine être
gravée/libérée dans son coeur ?

Les accusateurs ne discernent pas le sens libérateur de Jésus qui fut aussi celui de
Dieu donnant la Loi. Ils insistent, pensant que l’écriture silencieuse de Jésus est une
dérobade, signe d’un embarras. Ils en restent au versant châtiment de la Loi divine
en fermant les yeux sur l’autre versant de cette même Loi qui est celui du Pardon.
Ils oublient que même si Dieu, dans sa Loi, place la barre d’une vie juste très haut, Il
sait aussi se baisser, descendre au niveau de l’Humain incapable de le servir
fidèlement. D’ailleurs, Dieu ne fit pas monter le peuple en haut de la montagne pour
recevoir les Dix Commandements, mais Il fit descendre Moïse, en bas, vers le
peuple, pour lui faire transmettre ses Paroles.
Cet abaissement d’un Dieu clément et compréhensif, Jésus le montre aussi par un
geste noté avec précision dans le récit : Jésus, par deux fois, se baisse pour écrire.
Geste à l’image d’un Dieu qui ne veut pas regarder cette femme de haut en une
suprême humiliation; Jésus, lui aussi, ne la regarde pas de haut, mais se baisse; et



dans cet abaissement empreint de tristesse, il signe déjà son pardon sur terre.
C’est alors que Jésus se redresse et joint la parole à l’écriture. Va-t-il se lancer dans
un long discours, citant ces nombreux passages de l’Ancien Testament où se
dessine le visage d’un Dieu qui oublie sa colère et fait miséricorde ? Non, car ces
textes seraient restés lettre morte dans l’esprit de ces accusateurs.
Il fallait une Parole neuve, originale qui, sans citer la lettre de l’Ecriture, en fasse
sortir la substance, l’Esprit. Une Parole qui révèle que Dieu est à la fois Sainteté qui
condamne mais aussi Amour qui pardonne. Une Parole brève, lapidaire, qui fasse
basculer une situation perdue d’avance.
Cette parole, Jésus la prononça, d’une manière unique : «Que celui de vous qui est
sans péché jette le premier la pierre contre elle» (Jean 8, 7b). C’est cela l’égalité
selon l’Evangile; non l’égalité de la Vertu, mais celle de la désobéissance de ses
accusateurs qui jugent d’après une Loi qu’ils ne comprennent même plus. Jésus
sauve cette femme de la mort; il empêche aussi ces gens de commettre l’irréparable
devant Dieu. C’est là que réside la grandeur du Christ :à tous, dans le récit, il
entrouvre une porte de salut ?

Alors, les accusateurs se retirent. Eux qui se sentaient forts d’une Loi écrite sur des
Tables de pierre, repartent , les mains vides de châtiment. On se les imagine,
laissant tomber les pierres de leurs mains comme si elles étaient devenues trop
lourdes à porter.
Là encore, peut-être sommes-nous renvoyés au livre de l’Exode, au moment où
Moïse, les Tables de la Loi à la main, descend du Sinaï et voit le veau d’or érigé par
les Israélites; à ce moment, Moïse brise les Tables de la Loi, les laisse tomber (Ex 32,
19b). Les Rabbins commentent cette brisure des Tables de la Loi : «Les lettres
gravées donnaient de la légèreté aux Tables. Mais quand Moïse vit le veau d’or, les
lettres s’envolèrent (retournèrent vers Dieu), les Tables devinrent très lourdes et
Moïse les laissa tomber.» (Pirké de Rabbi Eliézer 45).
Jésus, lui aussi, par sa parole, a mis d’un coup les accusateurs devant le veau d’or
de leur infidélité, adultère, à l’égard de Dieu. Ces accusateurs qui dans leurs mains,
au nom de Moïse, croient avoir le Loi de leur côté voient cette Loi les quitter et il ne
leur reste plus que des pierres qui leur tombent des mains, comme les Tables de la
Loi de Moïse. Auparavant, ces pierres devaient leur paraître légères mais dès que le
Christ leur parle, elles deviennent lourdes de leur péché. Et Jésus écrit sur la terre
pour montrer combien la Loi de Dieu, dans un coeur hautain, risque de s’effriter
comme le sable de la terre…
Cependant, il reste un goût d’inachevé dans ce récit. En effet, on est en droit de se



demander: «Ce pardon n’est-il pas accordé trop facilement? Le péché, dans l’Ancien
et le Nouveau Testament, n’appelle-t-il pas un châtiment?». Oui, certes; mais pour
qui? Pour ceux qui ne font pas l’expérience de la repentance et qui, par voie de
conséquence, vivent sans le pardon de Dieu.
Mais à tous les autres, grâce leur est faite! Et le châtiment, le néant qui devait être
le leur a été subi, pris en charge selon le Nouveau Testament, par le Christ crucifié.
Ainsi, le châtiment qui devait s’abattre sur la femme pécheresse sera vécu et aboli
sur la Croix.
Et quand on sait que la Croix débouche sur la Résurrection, on comprend alors quel
avenir radieux est réservé à ceux qui accueillent cette parole du Christ: «Je ne te
condamne pas; va, et désormais ne pèche plus!


