La foi qui ose

6 juillet 1997
Temple de Belmont-sur-Lausanne
Georges Kobi

Contrairement a certains récits ou les évangélistes sont avares de renseignements,
ici nous avons suffisamment de détails pour comprendre la scene qui se joua en
guelgues minutes. Encore faut-il connaitre la situation dramatique de cette femme
gue toute la société et civile et religieuse rejette.

C'est une femme vraiment exclue de partout. Sa maladie : on peut imaginer
I'inconfort quotidien grave d{ a ses pertes de sang qui datent de 12 ans déja; sa
maladie la rend impure et intouchable, pour ne pas dire infréquentable. Cette
impureté, croit-on, pourrait propager la maladie. Dans le fond, le sang qui sort d'elle,
c'est le sang de la mort, qui conduit a la mort; tout le contraire du sang de la vie qui
coule dans ses veines; et qui la maintient en vie. En plus, dans cette société, le
rapport avec le sang est profondément trouble; c'est I'interdit par excellence, le
sang contenant en quelque sorte I'ame de la personne. Souvenez-vous de la
parabole du bon Samaritain ou ni le prétre ni le |Iévite ne peuvent s'approcher du
blessé sur la route qui agonise dans son sang. En perdant son sang, cette femme
perd sa vie et perd son ame.

Le sang, la mort... d'ailleurs la mort réde ici; elle est présente dans le récit de la fille
de Jairus qui précede et suit notre texte : la mort d'une fillette de 12 ans. 12 ans ?
Tiens ! exactement le début de la maladie de cette femme; croyez-moi, ce n'est pas
un hasard.

Donc une femme intouchable, rejetée de toute vie sociale et familiale. Et une femme
exclue de toute vie religieuse; elle porte le malheur, la malédiction de Dieu, croit-
on...

Il semble méme, a lire ce qui suit la description de sa maladie, que cette femme
s'exclue elle-méme a ses propres yeux. En tous cas, il est clair que sa cause est
perdue. Elle a tout essayé, rien n'y a fait. En fin de compte, le résultat est pire que si
elle n'avait rien essayé. Elle a donc méme eu tort d'essayer. Elle se bat avec la vie;
visiblement elle veut vivre, elle veut guérir quitte a y perdre tout son argent. Elle fait
tout; mais elle échoue.


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1997-07-06/la-foi-qui-ose

A mon sens, je pense que cette description gue nous présente avec plus ou moins
de détails aussi bien I'évangile de Luc et de Matthieu que celui de Marc, cette
description nous prépare a I'événement qui va se dérouler ce jour-la dans sa vie.
Cette femme est condamnée par la médecine et la société et I'église. Elle est
condamnée a la réclusion, au sens propre du terme. Ses efforts vains la condamnent
a ses propres yeux dans sa volonté de vivre.

Or, c'est Marc qui le dit : «elle a entendu parler de Jésus»; «on dit que...» : presque
rien. Ce rien va suffir pourtant a déclencher chez elle une force qui va lui permettre
de braver l'interdit. Cette malade ne peut pas sortir; il lui est défendu de toucher qui
gue ce soit. Or, elle entend ce cortege dans la rue; elle ouvre sa porte, elle sort, elle
court, entre dans la foule, se faufile... Marc vient de préciser que cette foule pressait
Jésus de tous cOtés : il est physiquement inatteignable. Elle se fraye un passage
pourtant, force le mur des gens effrayés (pour ceux qui la reconnaissent). Elle force
un passage pour toucher ne serait-ce que le bord, I'extrémité du vétement de ce
Jésus. Elle se dit - preuve qu'elle n'est pas encore tout a fait écrasée par son mal :
elle se dit, ultime espoir : «si je touche au moins ses vétements, je serai guérie».
Elle arrive a le toucher, ce vétement. Et la perte de sang s'arréta aussitét, disent
Marc et Luc. Tandis que Matthieu, qui a raccourci le récit ou recu une narration plus
breve, mentionne la guérison apres les paroles de Jésus.

Peu importe. Parce que, ce qui importe, c'est qu'elle a osé. Osé sortir, de chez elle,
de sa prison et de son désespoir. Elle a osé toucher.

Ah dites : si on se donnait maintenant la permission de se toucher dans cette éqglise,
ne serait-ce que nos habits du dimanche, je ne pense pas que nous serions tres a
l'aise. Et vous les auditeurs, vous vous demanderiez comment ca pourrait bien se
passer. Se toucher dépend beaucoup de notre culture, de notre éducation, et de
notre caractere, chaleureux ou réservé. Quoi qu'il en soit, se toucher, étre touché
est une chose délicate; parce que c'est pénétrer dans le territoire de I'autre, dans le
jardin personnel de l'autre.

Ce malaise me rappelle I'épisode de cette autre femme qui fit effraction chez le
pharisien Simon; Simon qui recevait Jésus a sa table pour I'examiner; cette femme
mouilla les pieds de Jésus de ses larmes, les sécha avec ses cheveux et y versa du
parfum... Quel malaise pour toute cette assemblée.

La femme du cortege, cette autre rejetée ose sortir ce jour-la de chez elle, pénétrer



dans la foule et toucher le bord du vétement de Jésus. Elle est guérie, aussitot. Elle a
osé le dernier espoir; elle a forcé son propre destin. Voila comment je vois ce récit;
ou plutdt, parce qu'aucune parole n'est prononcée pour l'instant : voila comment je
Vois ce geste.

Maintenant, des lecteurs difficiles ou puristes - méme des disciples d'alors, allez
savoir ? - rétorqueront que ce geste est le résultat d'une foi magique. Et d'ailleurs, la
suite immédiate semble leur donner raison : «<Au méme moment, Jésus se rendit
compte qu'une force était sortie de lui. Qui a touché mes vétements ?». Et tout le
récit pourrait conduire les sceptiques a trouver ce texte d'évangile comme d'autres,
bons pour les naifs, pour les simples, simples comme cette femme; mais peu sérieux
pour une foi réfléchie, adulte.

Une foi magique ? C'est vrai encore que le ton qui semble étre utilisé ici par les
témoins oculaires de la scéne, pourrait étre pris pour un reproche, un blame. A ce
moment précis - a peine a-t-elle eu le temps de réaliser sa guérison - la femme se
voit démasquée : «elle tremble de peur» dit Marc. Elle, qui a 0sé, tremble de peur,
panigue.

Et ce Jésus qu'elle avait touché par-derriere, comme si elle voulait gue son geste
interdit reste secret, ignoré, elle I'entend parler d'elle; et elle voit ce Jésus en face
puisqu'il s'arréte et se retourne, au milieu de la foule. Geste interdit mis a jour, au vu
et au su de tous; contact physique volé a I'insu d'une foule dense, sans déranger
surtout personne ; mais qui arréte le cortege; cortége ou la vedette - passez-moi
I'expression - veut savoir ce qui s'est passé. «Alors, démasquée, elle se jeta au pieds
de Jésus et lui avoua toute la vérité».

Et c'est alors que se passe pour cette femme, devant une foule témoin, j'ai presque
envie de dire : une deuxieme guérison. A ce moment précis de la scene, il me
semble qu'elle est préte a recevoir une sévere réprimande. Dans la situation sans
issue ou elle vit, ce serait tellement normal; elle en a I'habitude. Mais c'est le
contraire qui se passe.

Jésus, forcé a son insu de guérir, sans permission, comme un magicien qu'il n'est
pas. Jésus touché physiguement par une maudite déclarée sale — osons le mot ! —
Jésus bénit cette femme. Rabroué par ses propres disciples, Jésus veut savoir; il voit
cette femme, il I'entend, il a compris; touché par son vétement, il est touché dans
son coeur. Et il bénit cette femme qui était maudite. Il accueille celle qui était un
rejet. Jésus voit cette femme humiliée devant cette foule, et il comprend : il mesure,
non pas la qualité peut-étre bien magique de son geste; mais I'enjeu, I'audace, la



force de vie, le courage qu'il représente pour elle. C'est d'ailleurs Matthieu qui garde
la citation disparue chez Marc et chez Luc : « Courage ma fille. Courage ! »

J'imagine alors sans peine, méme si le texte bibliqgue ne le dit pas, que Jésus pose
ses mains sur la téte de cette femme accroupie a ses pieds, la releve pour lui dire
affectueusement, alors gqu'elle est peut-étre agée : « Ma fille, ta foi t'a guérie, t'a
sauvée ! Va en paix, délivrée de ton mal ».

Délivrée non seulement de sa maladie — et quel extraordinaire soulagement, c'est
une autre vie qui commence pour elle — mais bien plus encore délivrée de tout le
mal, le mal-étre, le mal-vivre, le malheur causé par ces 12 années de misere et
d'exclusion. Elle était a bout; elle est désormais au bout de son mal.

Par ce mot affectueux, cet envoi, cette bénédiction, Jésus ne lui fait pas la lecon
comme c'est tellement notre habitude, ou notre maniere de le comprendre. Jésus lui
fait simplement découvrir la force de ce qu'elle vient de faire, de ce qu'elle a osé
faire.

Il lui fait découvrir la foi qui lui a permis de sortir d'elle, de sa prison. La foi qui fait
oser, qui pousse a braver les interdits qui écrasent et réduisent a néant tous les
projets de vie. Une foi, une confiance qui ose refuser les enfermements (sic), les
impasses; les prisons ou la maladie et les autres nous placent; mais aussi les prisons
gue nous nous fabriquons, dans lesquelles nous nous enfermons nous-mémes. Une
foi, une confiance qui ne baisse jamais les bras; une foi, une confiance qui releve,
remet debout celui, celle qui est a juste titre écrasé, fatigué, usé par la maladie ou
par le malheur. Une foi, une confiance qui n'est pas raisonnable, c'est vrai; mais une
foi qui persévere dans les situations perdues. La foi qui ose...

Je vais m'arréter la, parce que je crois, en regardant ce récit de pres, tel qu'il est
présenté en particulier chez Marc, que les évangélistes ont accordé une telle
importance a la description de cette femme, de sa situation, de son mal, et de son
geste, des circonstances de son geste... et Marc a laissé si peu de place a la
guérison elle-méme : un seul verset; et a la parole libératrice de Jésus : un seul
verset aussi... que c'est bien la, chez cette femme, dans son état, dans sa décision,
et dans son geste audacieux, concret et furtif, sans un mot... c'est la que se trouve,
pour elle et pour nous les témoins, le sens de sa guérison. Et sans doute, le sens de
nos propres guérisons; nos guérisons extérieures physiques; mais plus encore — la
parole de Jésus en témoigne : nos guérisons intérieures.

Une fois de plus, quitte a dérouter heureusement les croyants sensés, adultes que



nous sommes, Jésus ne juge pas la qualité de la foi, la qualité de la déclaration de
foi; ici, la déclaration, apres le geste magique, est méme pleine d'excuses, préte au
reproche justifié. Mais Jésus juge le coeur qui pousse au geste, a I'audace, au
courage de vivre.

Cela dit, je ne veux rien enlever évidemment a la force souveraine de Jésus. Sa
volonté de savoir exactement ce qui s'est passé, ou plutdt qui a touché son
vétement, cette volonté lui permet d'établir cette relation de confiance qui est
forcément une relation personnelle; une relation qui n'a plus rien a voir avec la
magie. Cette femme qui a couru les médecins, mais qui a sans doute perdu toute
confiance en eux — elle s'est ruinée — cette femme quitte sa prison, non pour un
médecin, mais pour un pouvoir nouveau dont elle croit qu'il la guérira. Et si ce
pouvoir aurait pu rester magique, miraculeux — et c'est bien ce qui se passe
puisqu'elle est immédiatement guérie — ce pouvoir prend alors, grace a Jésus, un
visage, une voix; un pouvoir anonyme et surnaturel devient personnel; un pouvaoir,
un regard d'amour, un face a face qui assure la délivrance en donnant la paix.

«Ma fille, ta foi t'a sauvée". Ce verset de I'évangile de Marc — v.34 du chapitre 5 —
est proposé a notre méditation et a notre partage de vie pendant ce mois de juillet.
Mais n'oublions pas ce geste concret qui précede cette déclaration de Jésus.

Au contraire du récit de guérison de I'homme a la main paralysée qui était le
prétexte a une violente polémique, ici le récit est avant tout descriptif. Peut-étre, si
nous sommes bien dans notre peau, si nos souffrances et nos malheurs sont de
petite taille, ce récit ne nous concerne pas trop. Nous sommes tout au plus des
spectateurs réjouis de cette victoire sur le mal . Nous pourrions placer ce récit dans
notre mémoire en l'intitulant : «la foi qui ose : a relire en cas de malheur ou de
désespoir».

Et pourtant, a y regarder de pres j'ai été frappé de constater ou il rejoignait notre
présent.

Toucher, étre touché. Nous avons dans notre actualité, la triste, I'écoeurante réalité
du geste physique qui touche et qui fait mal, qui fait du mal; ce geste accompli dans
le secret de la chambre et qui détruit la vie des enfants par I'abus sexuel.

Amen.



