Merci, je ne manque de rien

17 aolt 1997
Temple de La Chiésaz, St-Légier
Claude Schwab

Quand on nous dit : «Comment allez-vous ?» d'habitude, nous nous hatons de
renvoyer la balle et nous répondons : «Merci, tres bien et vous ?». Si ca ne va
vraiment pas, nous osons un : «On fait aller...». Il faut vraiment une bonne dose de
malheur, de découragement, de ras-le-bol pour répondre : «Ca va mal !» Est-ce
I'habitude ? I'éducation ? Est-ce la pudeur ou la résistance a s'avouer vulnérable
devant les autres ? Nous n'aimons guéere nous dévoiler, risquer nos désirs et nos
manques :

«N’avez-vous besoin de rien ? Est-ce que je peux faire quelque chose pour toi ?
Merci, je ne manque de rien; j'ai tout ce qu'il me faut.»

Ce genre de dialogue est universel et vieux comme I'humanité, ici a Saint-Légier-La
Chiésaz ou a Blonay comme la-bas, a Shounem, il y plus de 2'800 ans.

Shounem ? Vous ne connaissez pas ? C'est au sud de la Galilée, dans la plaine de
Jizréel, un pays de cocagne, au pied de la chaine du Mont Carmel. Un village qui
serait totalement tombé dans I'oubli s'il n'y avait eu cette femme. Une femme dont
le nom méme s'est effacé, de sorte qu'on I'appelle tout simplement la femme de
Shounem (ou Sunamite selon nos anciennes versions de la Bible). La seule
caractéristique que nous donne le texte biblique quand il nous la présente, c'est
gu'elle était grande.

Une grande dame. Une dame de bien. Une dame de qualité, qui avait fait construire
une chambre sur le toit de sa maison, une cellule pour que I'homme de Dieu puisse
y faire retraite quand il passait par la. Une femme parfaite, qui savait recevoir sans
s'imposer. Face a elle, Elisha - Elisée, le prophete, successeur d'Elie. Prophete ou
plutét simplement "homme de Dieu", comme le nomme le récit.

In-spiré. In-sufflé, 'hnomme de Dieu n'a d'autre raison d'étre que de se laisser animer
par Dieu lui-méme, de faire de sa vie un instrument pour le chant divin, qu'il soit air
de colére ou mélodie de tendresse.

[lluminé, le prophete peut devenir «nabi» - oracle, porte-parole, bouche de Dieu - ou
«mechougha» - fou de Dieu, tantét emporté par la transe, tantot bouffon pour mieux
faire comprendre aux hommes leurs propres actes et l'interpellation de Dieu.

Que sont-ils devenus, les hommes de Dieu en notre temps de rationalisations ou


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1997-08-17/merci-je-ne-manque-de-rien

rationalismes ? lls se sont faits rares comme le chemineau ou le trimardeur, comme
nos maisons sont devenues inaptes a ouvrir leur porte pour un repas ou pour une
nuit a ceux qui n'osent plus y frapper.

Ce type-la d'homme de Dieu a rejoint, parmi les esperes disparues, la brante en bois
ou la poire channe gue I'on trouvait au village dans mon enfance. Mais attention a
ne pas verser dans le sentimentalisme du bon vieux temps : les formes évoluent
mais, au fond, le divin et I'humain résistent.

Il'y a encore aujourd'hui des femmes et des hommes de Dieu. C'est nous qui ne
savons pas les reconnaitre, peut-étre parce que nous voudrions qu'ils aient gardé les
oripeaux du bon vieux temps. L'habit ne fait pas 'homme de Dieu : a nous de
découvrir I'hnumain désintéressé, suspendu au souffle de Dieu et qui vient sur notre
route pour nous demander :

«Que faire pour toi ?

Faut-il parler en ta faveur au roi ou au chef de la milice?

As-tu besoin d'aide ? As-tu quelque chose qui te manque ?

As-tu un souhait, un projet, un désir ?

Que puis-je faire pour toi ?»

Répondons-nous systématiqguement comme la femme de Shounem : «Je vis
tranquille au milieu de mon peuple.» Je n'ai besoin de rien. Ainsi je ne devrai rien a
personne. Je suis heureux. Tout va bien. Je suis comblé. Je suis sans désir. Je n'ai pas
besoin de toi. Je n'ai rien a recevoir. Merci, il ne me manque rien.

Devant ce mur, I'homme de Dieu est impuissant. C'est alors vers son adjoint qu'il se
tourne : «Que faire pour elle ?» Ah, ces précieux intermédiaires quand on veut faire
un cadeau a quelqu'un et qu'on ne sait pas ce qui peut lui faire plaisir... et I'adjoint,
lui, indique le drame caché de cette femme : pas d'enfant et le temps passe...
Elisha annonce alors a la femme I'impossible : tu embrasseras un fils quand le temps
sera vivant. Curieuse expression hébraique : le temps vif ! le temps vivant ! Le
francais, lui, ne connait que les temps morts. Mort, le temps de la femme qui ne
manque de rien.

Vivant, le temps de |'espérance réanimée, du désir revenu de I'enfant a cajoler !
Vivant, le temps du bienheureux souci quand on tremble pour I'enfant ! «<Heureux
qui chante pour I'enfant». Vivant méme, le temps tragique ou la femme se révolte
contre la mort de I'enfant : «Est-ce moi qui avais demandé un fils ?

Vivant, le temps ou elle se démene pour que vive son enfant.

Ne manquant de rien, la femme de Shounem était bien installée, sédentaire dans



son village, sans histoire. Se battant pour I'enfant, elle devient femme en marche,
foulant les mémes routes que I'homme de Dieu, inquiete, mais en marche. Elle n'a
plus peur de son manque, de son désir, elle s'expose a la quéte de |'essentiel.
Quand l'adjoint du prophete lui demande, selon les formules d'usage : «Comment
vas-tu ? Comment va ton mari ? Comment va ton enfant ?» et probablement encore
: «Comment va toute la famille ? Comment vont les gens du village ? Comment vont
les récoltes ?...» Elle est longue la liste des salamalecs dans les coutumes du pays.

Mais la femme y coupe court et répond : «Tout va bien !» Ce «tout va bien» a un
autre sens gu'au début de I'histoire : il est celui de I'urgence. Elle ne veut pas perdre
de temps en salutations avec I'apprenti du prophéete. Elle veut parler directement a
Elisée, ou plutét, elle n'a méme pas besoin de lui parler : sa détresse se voit et
I'hnomme de Dieu percoit immédiatement son amertume.

Il n‘avait pourtant rien pressenti. Un homme de Dieu n'est pas toujours dans le
secret de Dieu : «Le Seigneur me I'a caché.» Mais, s'il n'entend pas la voix de Dieu, il
ne saurait rester aveugle a la détresse de la femme de Shounem. Elle prend Dieu a
témoin qu'elle ne lachera pas Elisée avant qu'il I'ait secouru.

C'est ainsi qu'ils arrivent a Shounem pour apprendre de I'adjoint I'échec de la
premiere tentative de réanimation : malgré l'intervention du baton du prophete, il
n'y a chez le garcon ni voix, ni signe de vie.

Suit le récit du combat d'Elisée pour que I'enfant revienne a la vie. La lutte
commence par l'inspiration. L'homme de Dieu ne serait qu'un homme s'il ne savait
que tout souffle de vie vient de Dieu, qu'il ne pouvait transmettre que ce qu'il avait
recu.

Les guérisseurs - les vrais - ni les charlatans, ni les commercants ne peuvent agir
gue s'ils ont un don, s'ils sont convaincus que I'énergie qu'ils transmettent est
donnée. Tout don est fragile, parce qu'il se risque et ne se capitalise pas.

Tout homme de Dieu qu'il est, parce qu'il est homme de Dieu, Elisée ne peut
transmettre que ce qu'il recoit. Le souffle qu'il attend de Dieu pourra devenir souffle
de vie pour I'enfant, mais il faut encore que I'homme de Dieu s'engage de tout son
corps pour rendre chaleur a I'enfant inanimé. Et le miracle a lieu : I'enfant ouvre les
yeux.

Ici, je tremble en songeant a toutes les meres et a tous les peres, a tous les



conjoints, a tous les prochains a qui le miracle n'a pas été accordé. Cette évidence
pour tant de relations coupées : il ne reviendra pas a la vie. Face a cette
impuissance, il faudra que Dieu aille plus loin en se révélant a nous comme Celui
dont le Fils mourra, sera mis au tombeau, pour revenir a la vie d'une autre maniere.

Un Dieu qui viendra nous aider a comprendre : la mort méme ne coupe pas une
relation, il est possible d'apprendre la rencontre malgré la séparation ! Le Dieu qui
peut s'approcher de nous est un Dieu meurtri. Mais tout cela est un cheminement,
un long cheminement aussi long que celui de la Sunamite :

- grande dame, au début, elle se tient droite, au milieu des siens, drapée dans un
bonheur apparent qui ne saurait laisser percer le moindre désir.

- mere touchée au cceur par la mort de son enfant, elle court ensuite par monts et
vaux a la quéte de celui qui pourrait le sauver.

- femme exaucée, on la voit a la fin, prosternée devant I'homme de Dieu, brisée
mais libérée, préte a repartir avec son enfant pour une vie nouvelle, pour un temps
vivant.

Amen.



