Le chagrin

26 juillet 1998
Temple de Leysin
Bernard Rigo

Alors Jésus pleura; et les Juifs disaient : «Voyez comme il I'aimait.»

J'ai sous les yeux un faire-part qui annonce un déces et qui a paru cette semaine
dans un journal régional. Et j'aimerais vous le lire (il est entouré d’un cadre noir) :
Elle est partie, la petite et jolie MAYA aux grands yeux tendres et apeurés.

Elle est partie dans un monde ou la pollution ne la fera plus tousser, ou il n’y aura
plus de camions qui font peur, ni de méchants.

Elle est allée retrouver sa fille BEAUTY, et sa Mamy qui, depuis 5 ans, I'attend avec
tendresse. Ah, mon Dieu, faites que je les rejoigne bientot !

Car elle ne peut étre qu’au paradis des chiens qui ne connaissent, eux, ni le vice, ni
la jalousie, ni la calomnie, ni le mal.

Vous tous qui I'avez connue, priez pour son tres malheureux Papy.

Ce faire-part peut surprendre. En effet, jusqu’a ce que tout a coup il y soit fait
mention du paradis des chiens, il n'y a rien la qui le différencie d'un faire-part
annoncant le déces d’un étre humain. Et cette surprise, je I'ai sentie également en
vous lorsque j'ai lu le mot «chiens».

Comme une sorte de malaise ? Un malaise que je percois aussi chez les
responsables du journal devant cette annonce inhabituelle, puisque celle-ci n'a pas
été publiée dans la page des avis mortuaires, mais tout ailleurs dans le journal et
sous une rubrique qui porte ce titre : PUB.

Oui, révélateur de notre étonnement et/ou de notre malaise devant un homme qui
annonce le déces de son chien.

Je laisserai aux théologiens «plus pointus» que moi le soin de savoir s’il existe ou
non un paradis pour les animaux. Mon propos de ce matin n'est pas de m’interroger
pour savoir a qui s’adressent (et ou s’arrétent) les promesses de résurrection du
Christ. Car j’aborderais alors, tout simplement, des mystéres qui m’échappent. Or
j'ai appris, avec Job, que dans ces domaines, il vaut mieux faire preuve d’humilité et
mettre la main devant sa bouche (cf. Job 40, 4).

Des lors, ce n’est pas tant a son contenu mais aux circonstances qui président a ce


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1998-07-26/le-chagrin

faire-part que je vais m’attacher. Voila un homme, un étre humain comme vous et
moi, confronté a la séparation d’avec un étre a qui il était attaché, avec qui il avait
lié des liens profonds de tendresse, d’affection (et d’affection réciproque parce que
les animaux savent parfois mieux que les hommes vous rendre ce que vous leur
avez donné). Et a cause ce cela, cet homme est submergé par le chagrin devant la
disparition de cet étre a qui il était attaché.

Et dans son chagrin, cet homme est alors un frere en humanité pour chacun d’entre
nous. Et a ce titre, il est quelqu’un qui nous interpelle en nous montrant
I'universalité du chagrin. Car tous, nous sommes ces «humains» capables de
ressentir des émotions : nous avons un coeur, nous avons des tripes. Dieu nous a
créés capables de ressentir les choses, au point de souffrir de la perte, de la
séparation, puisqu’ll nous veut capables de nous attacher aux autres, et de ressentir
pour eux de I'amour, de I'empathie, de la joie, de la reconnaissance pour toutes ces
choses que I'on peut vivre et partager avec eux.

Cette reconnaissance, par exemple, pour tout ce que nous avons recu de nos
parents. Cette reconnaissance pour tout ce qui est partagé avec notre conjoint et
que nous essayons de lui montrer. Cette reconnaissance pour tout ce que I'on a pu
vivre avec nos enfants.

Cette joie aussi pour la beauté de la nature qui nous entoure, comme le soleil
resplendissant de ce dimanche, la couleur et la majesté des montagnes que I'on
apercoit depuis Leysin. Or, parce gue nous sommes capables de ressentir ces
choses, nous sommes aussi capables d’en comprendre la valeur. Et ceci d’autant
plus fortement lorsque celles-ci nous sont enlevées pour devenir des choses que I'on
a perdues : une page est alors tournée, ne reste plus que le souvenir, mais un
souvenir qui nous dit que plus jamais ces choses ne reviendront.

Et c’est la que pointe alors cette autre émotion qui s’appelle le chagrin. Une émotion
violente, qui nous emporte tout entier en nous empéchant de dormir ou de manger.
Phénoméne combien humain...

Etil n'y a rien qui m’énerve plus que de vouloir trop vite cacher ce chagrin avec des
mots a «quatre sous» qui veulent consoler, du genre (et c’est peut-étre ainsi que
cela a pu étre compris par Marthe quand Jésus lui parle de la résurrection de son
frere Lazare) : «votre frére, ou votre conjoint, ou votre enfant, ou pourquoi pas votre
chien, est maintenant au paradis.» Comme si cette simple affirmation devait enlever
toute la douleur du chagrin devant la perte d'un étre cher, comme si ce «savoir»
allait clamer I'’émotion pour qu’on ait moins mal a I'estomac ou que se dénoue ce
noeud qu’on a a la gorge.



Or ce ne sont la, bien souvent, que des paroles bien faciles pour essayer de
recouvrir trop vite le chagrin, comme d’une sorte de pommade. Et si la pommade
«religieuse» ne suffit pas, alors on pourra recourir aux pilules des médecins. A ce
propos il m’est arrivé souvent, alors que j'étais dans une famille endeuillée en méme
temps qu’un médecin de I'entendre proposer de telles aides : «Si ¢a ne va pas,
n'hésitez pas a me le dire pour que je vous prescrive guelgue chose...», car il faut
vite calmer ce chagrin insupportable (pour qui ?) Il faut vite oublier... Et certains
critiguent ceux qui ont recours a ces anxiolytiques que sont I'alcool ou la drogue ?
Attention : il n’y a pas dans mes mots une condamnation des personnes qui
recourent aux médicaments ou a d’autres substances devant le chagrin. Je veux
simplement dire que le chagrin est un phénoméene humain normal, méme s’il est un
phénomene difficile a vivre ! Oui c’est normal que I'on pleure. C’est normal que I'on
ne puisse plus dormir ni manger. C’'est humain. Restons alors humains en admettant
cela comme faisant partie de notre condition. Car, peut-étre, il nous faut aussi
passer par la pour «grandir».

J'aime alors cet homme qui crie et clame son chagrin au travers de ce faire-part. Et
j'aimerais que, comme lui, nous reconnaissions non seulement que nous vivons
parfois nous aussi des événements qui provoquent en nous le chagrin. Mais que,
lorsque nous sommes confrontés a des pertes, nous nous accordions nous aussi le
droit de vivre le chagrin.

Caril y en a, des occasions d’avoir du chagrin, parce qu’il y en a, des «pertes» qui
jalonnent tout le long de notre vie. Il n’y a pas que la mort de I'autre : un chien ou
un étre humain comme un parent, un ami, un conjoint ou encore (plus dramatique)
son enfant.

Il'y a aussi d’autres «pertes» dans la vie comme : perdre son travail. Perdre son
travail c’est perdre quelque chose d’'important, d’essentiel. C'est perdre ce qui vient
donner a la vie son sens, sa raison d’'étre. C’'est perdre ce qui fait la fierté (au bon
sens du terme), la dignité de I’étre humain qui, par son travail, se prend en charge
et prend sa place dans la société de facon adulte et responsable.

Perdre la santé. Perdre la santé, quand tout a coup on vous annonce une maladie,
c’est comme si I'avenir, devenu incertain, devenait bouché. Et avec cet avenir qui se
bouche, c’est aussi la perte d’'une certaine insouciance, voire méme de l'illusion de
I'immortalité, qui se produit.

Le temps qui passe lui aussi apporte son lot de «pertes» : quand les forces déclinent
avec le grand age et que I’'on doit alors renoncer a tant de choses : «Je ne pourrai
plus escalader les montaghes comme au temps de ma jeunesse, pour me contenter



des sentiers plats (et, plus tard, du couloir d’'un EMS ?)»

Oui des pertes qui, chacune, apportent cette émotion qui s’appelle le chagrin et qu’il
s'agit de ne pas trop vite vouloir gommer. Malgré I'angoisse que ces pertes
suscitent, que le chdmeur admette qu’il vit quelque chose qui ressemble a un deuil,
de méme celui qui perd la santé ou qui voit ses forces décliner, sans en désespérer
pour autant.

Et puis je voudrais aussi mentionner des pertes «plus graves, plus profondes, plus
sournoises», parce qu’'on n'y préte pas toujours I'attention voulue. C'est la perte de
la confiance.

Je pense ici a ces hommes et a ces femmes qui ont été pris dans un attentat
terroriste ou qui ont été pris comme otages. Je pense, par exemple, a nos
compatriotes (et c’est peut-étre pourquoi cela nous a le plus touchés) qui ont
survécu au massacre de Louxor en Egypte I'année derniere. Or, au travers de tels
événements, celui ou celle qui va les vivre va subir une immense perte qui est celle
de la confiance de base en |'étre humain, que chacun a besoin d’avoir pour vivre ou
survivre, parce qu’il ou elle a été confronté soudainement au visage de la violence
pure, gratuite, insensée (pourquoi moi ?).

Il en est de méme quand quelqu’un a été pris dans un accident de voiture par
quelqu’un qui était en état d’ébriété. Et cela se passe aussi, quand on est pris sous
le feu d’une parole ou d’une critique dure et injuste de la part d’autrui. Un tel
événement, parce gu'il suscite un tel sentiment d’'étre incompris et, surtout, de ne
pas étre respecté, ne peut que faire naitre la méfiance et modifier totalement mes
relations avec cet autre.

Et le pire, je crois, dans ce genre, c’est lorsque cela vous arrive durant votre enfance
et que cet autre, ce sont vos parents. Avoir des parents qui ne savent pas nous
aimer, qui ne savent pas nous écouter (et je ne parle pas de la maltraitance
physique !), et qui, par leur comportement, ne peuvent que provoquer la perte de
toute confiance chez leur enfant. Oui perte de la confiance parce que nos parents
n'ont pas été a la hauteur; perte de la confiance parce qu’un jour le maitre ou la
maitresse s’est moqué de nous devant tout le monde; perte de la confiance parce
qu’on ne nous a pas compris quand, pleurant alors gqu’on avait perdu ce petit bout
de tissu qui nous rassurait, on nous a dit que ce n’était rien et qu’on ne devait pas
pleurer... Ce jour-la, qu’est-ce qui a pu faire le plus mal, était-ce la perte du petit
bout de tissu ou était-ce ce sentiment d’incompréhension qui vous plongeait dans un
état profond de solitude et d’abandon ?

Attention : je ne critique pas ces parents. Je ne suis pas un prédicateur faisant de la
morale (je peux aussi comprendre que certains parents en soient arrivés la parce



gu’eux-mémes ont perdu foi en la vie...). Ce que je veux souligner, c’est que le
chagrin est universel et qu’il jalonne tout le long de la vie parce que les pertes
jalonnent elles aussi notre vie de facon multiple.

Or cette émotion qu’est le chagrin, il faut savoir I’accueillir, la laisser s’exprimer,
certes sans pour autant qu’elle en vienne a tuer en nous tout espoir parce que, trop
intense, elle en viendrait a nous anéantir. Laisser cette émotion exister pour que,
peut-étre au sortir du tunnel, nous trouvions une raison de plus d’étre plus fort, plus
riche de quelque chose. C’est la en tous les cas mon espérance pour tous ceux et
celles qui vivent profondément des pertes, comme étant I'aboutissement, le but du
cheminement qu’ils sont en train de parcourir, mais tant qu’ils sont sur le chemin du
chagrin, je veux d’abord écouter et accueillir leur chagrin.

«Jésus pleura !» J’aime bien ce Jésus qui pleure. Ce n'est pas le Jésus que trop
souvent on imagine : fort, puissant, glorieux, au-dessus de notre humanité dans un
ciel trop lointain pour nous concerner maintenant déja (la résurrection c’est pour
plus tard !). Non, c’est le Jésus habité par des émotions et qui ose se laisser aller
dans les pleurs. Et a cause de cela, Jésus me devient alors non seulement quelqu’un
de proche, mais il m’'invite, moi aussi, a oser reconnaitre en moi ce qui me fait mal,
ce qui cause mon chagrin.

Apres avoir montré, je I'espere, la normalité pour tout un chacun de cette émotion
gu’est le chagrin, j'en viens maintenant a un second élément que m’inspire ce
verset de I'Evangile de Jean : «Jésus pleura.»

Et c’est également cela que je retrouve dans ce petit faire-part que je vous ai lu, a
savoir le courage qu’a eu cet homme de publier son chagrin, de le faire savoir par la
publication dans un journal (démarche qui m’a autorisé a le lire devant vous et
méme devant un plus large public, puisque répercutée par les ondes de la radio
dans le cadre de ce culte).

Oui le courage de crier son chagrin sur les toits, alors que trop souvent nous avons
honte de nos chagrins. Davantage, nous cachons notre chagrin, nous le refoulons
méme au plus profond de nous-mémes. Et cela par la grace de tant de stratagemes
gue nous avons appris a mettre en place. Le plus répandu, c’est peut-étre cette
petite phrase que nous disons (a nous-mémes et aux autres) : «ll y en a des plus
malheureux que moi !'» Ainsi la perte d’un chien, diront certains, qu’est-ce que c’est
a coté de la perte d'un étre humain ? Comme s’il y avait les «jeux olympigues» du
chagrin et que seuls les trois premiers avaient acces au podium du droit d’exprimer
leur chagrin... Comme s’il y avait de bonnes et de moins bonnes raisons de laisser
éclater sa plainte, de dire, crier méme sa souffrance.



Non ! Une souffrance est la, et toute souffrance a droit a la parole ! Le courage de
cet homme, je le salue ici. Et aussi le courage du Christ qui a osé pleurer devant
témoins ! Il ne s’est pas retiré (caché ?) loin des regards pour pleurer. Pour prier,
oui, il nous invite a nous retirer dans le secret de notre chambre (Mat 6, 6). Dans
notre maniere de vivre notre foi, il nous invite a la discrétion, au contraire du
pharisien qui aime prier sur les places publiques afin d’étre (bien) vu des autres (id,
vs 5), oui ; mais pas pour pleurer. Car le chagrin, lui, a besoin d’étre public, il doit
étre vu par autrui afin qu’il puisse étre «guéri».

Or c’est cette seconde chose que je veux vous dire ce matin : si la vie nous apporte
son lot d’occasions de chagrin (on I'a vu), il est important, voire essentiel, que celui-
Ci puisse s’exprimer et s’exprimer devant témoin(s). Et ici je me demande si
I'homme qui a publié ce faire-part a eu la chance de rencontrer ce(s) témoin(s) pour
gu'il en soit venu a devoir publier, dans I'anonymat de son nom et de lecteurs
potentiels qu’il ne connait pas, son immense chagrin ? Peut-étre m’entend-il en ce
moment pour gqu’il sache que je veux étre, avec vous qui m’écoutez, témoin de sa
souffrance : la perte de son chien, mais aussi (si j'ai bien compris) de son épouse
décédéeil y a 5 ans.

Oui, le chagrin doit étre, doit pouvoir étre, entendu par un autre ; il doit pouvoir étre
reconnu par un autre, un humain en chair et en os, qui alors devient écoute et
présence en face de vous (cf Gen 2, 18). S’il est bon et nécessaire de pleurer son
chagrin, il est encore mieux de pouvoir le faire en pleurant sur I’épaule de
quelgu’un !

Et je me demande, je vous demande : avons-nous fait cette expérience, lorsque
nous avons été confrontés a I'expérience d’'une perte, et qu’en nous il n'y avait alors
que souffrance et chagrin, d’étre entendus par quelgu’un qui a su méme nous ouvrir
les bras pour accueillir nos larmes ? Avons-nous eu cette chance de trouver refuge
dans des bras chaleureux pour que ce chagrin puisse s’exprimer, et non pas agir
encore et toujours a l'intérieur de nous, et devoir enfin se dire par des maux parce
gqu’on n'a pas eu les mots pour le dire (Cf ]J. Salomé : des maux a la place des

mots) ?

De méme, savons-nous a notre tour accueillir celui ou celle qui, plein de son chagrin,
aurait besoin de notre épaule pour dire, pleurer, son chagrin ? Celui ou celle qui a
besoin d’'étre entendu dans son chagrin, qui a besoin d’étre compris et respecté
dans son chagrin et non pas jugé (cf. Jean 11, 37 ou |'attitude de Jésus suscite
également la critique). Celui ou celle qui a besoin que son chagrin soit accueilli dans



sa vraie valeur et non pas minimisé ou nié par des «ce n'est rien, ce n’est rien...»
Oui savons-nous faire cela ? Savons-nous nous offrir les uns aux autres cette écoute-
la?

Car si I’étre humain est capable de chagrin, I’étre humain est aussi un étre en
relation. Et c’est peut-étre par ce chemin, par la relation, dans I'’écoute vraie, que se
trouve la guérison possible de tous nos chagrins. Par le partage mutuel, par I'écoute
par un autre que moi et qui pourtant partage la méme condition que moi, puisqu’il a
peut-étre lui aussi passé par les mémes souffrances; c’est peut-étre par cette
communauté, cette communion, cette rencontre de deux étres : I'un qui pleure et
I"autre qui écoute, que peut se produire alors la guérison. Sortie du tunnel, pour
grandir, a la gloire de Dieu, certes, mais aussi pour notre propre «gloire» parce que
nous aurons été nourris, édifiés, rendus plus forts, mais aussi plus capables de
comprendre notre souffrance et celle des autres.

Oui, pouvoir pleurer devant témoin(s). Tant d’exemples que j'ai pu vivre
personnellement quand, dans cette fonction de «cure d’ame» qui est celle du
pasteur, il m’a été donné la grace d’entendre et de recevoir (parfois en devant lutter
contre tout ce qui empéchait cette expression) le chagrin et les pleurs d’autrui.
Moment intense de partage qui m’a nourri, enrichi par la confiance ainsi faite. Mais
aussi émerveillement parce qu’alors je puis dire que j'ai assisté a de véritables
«résurrections». Parce qu’alors la vie est revenue, elle a pu reprendre, continuer, par
une espérance retrouvée, par une force recue, par une écoute, dans l'agape
(I'amour), plus fort que la mort.

Ainsi, la résurrection de Lazare n'est pas seulement la résurrection d’'un homme
d’autrefois et que I’'Evangile nous raconterait pour susciter notre admiration. C’est
mon histoire, votre histoire. L’histoire d’'une promesse de vie a chaque fois que,
dans le chagrin, nous avons la grace d’étre entendu, accueilli, par autrui.

Certes cette vie ne nous rend pas ce qui a été perdu, mais elle est vie parce qu’elle
nous ouvre a nouveau l'avenir, cet avenir que la perte et le chagrin avaient fermé.
«Heureux celui qui pleure, car il sera consoléx», affirme le Christ (Mat 5, 5). C'est a
cause de cette promesse qui m'habite profondément que je crois a la nécessité des
pleurs, de |I’expression de tous nos chagrins, pour étre consolés. Et cette consolation
passe par |I'expérience que ceux-ci sont entendus, écoutés, accueillis par
I’Autre/autre. Cette promesse était en ouverture de ce culte (nous I'avons lue lors de
la confession du péché). Et c’est cette promesse gue je voudrais maintenant vous
laisser a vous aussi, non pas en mon nom, mais au nom de Celui qui a osé accueillir



en lui méme son propre chagrin, pour le pleurer devant témoin(s), et nous montrer
ainsi le chemin d’'une guérison vers la vie.

Amen.



