La lumiere dans les ténebres

2 ao(t 1998
Temple de Leysin
Bernard Rigo

On raconte en Orient |’histoire suivante :

Un roi avait deux fils. L'un d'eux seulement devait hériter de son royaume. Désirant
éprouver leur sagesse, afin de les départager, le roi fit venir ses deux fils et leur dit
en leur donnant a chacun une petite somme d’argent : «Voici ce que vous allez faire
: avec cet argent, vous allez vous procurer de quoi remplir completement la grande
salle vide du chateau. C’est celui qui s’acquittera le mieux de cette tache qui
héritera de mon royaume !»

Le premier des fils avait appris que la paille était bon marché. Il en acheta autant
gue la somme d’argent dont il disposait le lui permettait. Mais la salle du chateau ne
fut remplie qu’a moitié.

Le second des fils acheta un vase d’argile, de I'huile et une meche, fit du tout une
lampe qu’il alluma et voici que la grande salle du chateau fut remplie de la lumiere
jusque dans ses derniers recoins.

Je ne sais pas si, hier au soir, 1ler aoQt, vous avez vu, comme moi cette petite fille
devant le feu qui avait été allumé dans notre commune de Leysin. Et si je I'ai
particulierement remarquée, c’'est parce qu’elle était la, a regarder fixement les
flammes qui s’élevaient dans le ciel, impressionnée peut-étre par ces hautes
flammes qui étaient bien plus grandes qu’elle et qui se prolongeaient par des
braises montant plus haut dans la nuit éclairée par la lune et les étoiles. Et son
regard était comme fasciné par le spectacle de la danse de ces flammes au point
que, certainement, tout le reste avait disparu pour elle : les gens qui I'entouraient
(ses parents ?), la nuit et la fraicheur qui étaient tombées en cette soirée. Plus rien
d’autre n’attirait son attention, tant elle en devenait comme hypnotisée. Et moi
j'étais si fasciné par cette petite fille fascinée par le feu et la lumiere du feu dans la
nuit, qu’a mon tour, un moment, plus rien d’autre n’a existé : ni la nuit, ni le froid. Et
méme la chaleur du feu s’était atténuée dans mes sensations.

Pouvez-vous vous l'imaginer, cette petite fille dans ce soir du premier aolt ? En jupe
ou en pantalons, cheveux noirs ou blonds, peu importe, pas plus haute que trois
pommes ! Elle est I'Enfant fasciné. Et en la regardant, je me suis rappelé d’autres


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1998-08-02/la-lumiere-dans-les-tenebres

regards d’enfants, également fascinés par des flammes, mais c’était de petites

flammes, celles des bougies au soir de Noél. Oui rappelez-vous les regards des

enfants fascinés par les bougies des sapins de Noél. Plus encore, rappelez-vous
votre propre fascination devant ces petites flammes, si fragiles parce qu’un rien
peut les éteindre, un souffle, un souffle d’enfant méme et qui nous fascine tous,
petits ou grands.

C’est peut-étre bien la premiere fois qu’'un pasteur se met a parler de Noél un 2 ao(t
I Et pourtant, je ne puis m’empécher de faire le lien entre ce feu du ler ao(t et les
bougies de Noél, la lumiere de Noél. Car hier soir comme a Noél, la lumiere éclairait
la nuit, la lumiere brillait dans les ténebres, symbole de la lumiére qui s'est
manifestée au travers d’'un homme : Jésus de Nazareth. Or cette lumiere du Christ
ne concerne pas seulement un seul jour de I'année, mais bien tous les jours de
I’'année et de notre vie. Dés lors, il n'y a rien d’étonnant a ce que |'on parle
aujourd’hui de la lumiere de Noél, de cette lumiere qui nous est donnée, car le lien
c’est I’étre humain, comme cette petite fille d’hier qui est I'Enfant fasciné par les
bougies de Noél et les flammes du feu du ler ao(t, cet étre humain fasciné par la
lumiere, cet étre humain qui a besoin de la lumiere.

Car la lumiere est le symbole de ce qui apporte du réconfort, du courage et de la
force, parce que petite ou grande, la lumiere est ce qui vient illuminer toute notre
vie comme dans |'histoire que je vous ai lue tout a I’heure ou une simple lampe a
huile répandait sa lumiere jusque dans les derniers recoins de nos chateaux forts.
Ces chateaux forts que I'on doit parfois ériger, se construire pour se protéger, non
pas tant des ténebres, mais de tout ce qui provoque pour nous et en nous des
ténebres, tout ce qui vient détruire en nous le courage de vivre, I'espérance ou
encore la confiance.

Car il ne s’agit pas pour nous de comprendre le theme de la lumiere et des ténebres
dans les catégories de la morale, comme si étaient opposés ici le Bien et le Mal. Il
nous faut les comprendre comme quelque chose qui renvoie a la vie de tous les
jours. On est la dans I'existence, I'existentiel : la lumiere, c'est le courage de vivre,
I'espérance, la confiance. Les ténebres, c’est la perte de ces choses qui nous aident
a vivre, qui nous font vivre !

Dimanche passé, j'ai parlé du chagrin. J’ai montré comment le chagrin advenait
toutes les fois que I'on était confronté a ces pertes qui peuvent nous arriver dans la
vie : perte d'un étre cher, perte du travail, perte de la santé, etc. Et j’ai montré
comment on était touché, affecté par ces pertes, et combien le chagrin était une



émotion normale pour nous tous. Or le chagrin nous entraine alors dans une réelle
obscurité, dans des ténebres : on n'y voit plus clair, on ne sait plus ce qu'il faut
croire ou penser, on n'a plus ni force ni courage, la vie nous semble absurde, on ne
sait plus ou aller, on se frappe contre les murs en se demandant s’il y a encore une
porte pour sortir de cette nuit.

Oui, il y a des circonstances dans la vie qui nous «enténebrent» si je puis me
permettre I'expression ! Des circonstances qui nous plongent dans I'obscurité et qui
tuent en nous tout courage, toute espérance, toute confiance.

Mais j'ai dit également dimanche passé I'importance gu'il y avait a pouvoir exprimer
nos émotions, a pouvoir pleurer nos chagrins. Et c’est aussi la que I'on peut saisir le
sens de cette lumiere qui brille dans les ténebres, comprendre le role, I'utilité de ce
qui est «lumiere» pour nous. Car que veut nous apporter I’'homme de Nazareth qui
soit lumiere dans nos vies, pour nos vies ?

Parce gu’il ne faut pas nous imaginer que la lumiere que nous promet le Christ est
une sorte de pommade qui va recouvrir toutes nos blessures. La lumiere promise ne
va rien changer aux causes des ténebres, a ce qui a provoqué I'obscurité. La lumiere
ne va pas changer les événements qui nous sont arrivés. Au travers de la lumiere
recue, le croyant ne recgoit pas une sorte d’assurance «tous risques» qui va le
protéger de toutes ténébres. Car les raisons des ténebres ne seront pas détruites.
La lumiere ne nous amene pas a nous fermer les yeux sur tout ce qui produit en
nous une perte de courage, d’espérance et de confiance. Il ne s’agit pas pour nous
de croire «contre», mais bien de croire «malgré» et méme «au travers».

Ce n’est pas de la pommade. On n’est pas la dans les principes de la méthode
«Coué» ou I'on chercherait a se convaincre, comme dans la chanson, que «tout va
tres bien, Madame la Marquise», parce qu’on aurait la foi ou qu’on serait dans la
lumiere. Au contraire, la foi ne peut qu’étre une chance, un cadeau, une grace gque
I’on recoit toujours a nouveau. Ici on ne peut que la laisser advenir pour I'accueillir.
Et on ne peut que I'accueillir sur le désert de nos doutes et de nos peurs, comme
une fleur qui, malgré le désert, grandit et croit pour l'illuminer et I'’embellir de sa
présence, de sa vie.

Je suis cet homme-la, nous sommes ces étres humains qui avons besoin de la
lumiere... pour vivre. Et de la recevoir dans notre vie concrete, celle de tous les jours
(pas seulement a Noél).

Mais alors comment cela se fait-il puisqu’il ne s’agit pas de se fermer les yeux sur
I’obscurité, sur ce qui cause en nous des ténebres ? Comment cela se fait-il puisqu’il
n’est pas ici question d’'une sorte de pommade ? Comment cela se fait-il sinon parce



gue quelqu’un s’est approché de nous, sinon parce qu’une oreille s’est faite
attentive pour partager avec nous notre chagrin, nos doutes, nos désespérances,
nos peurs. Présence qui devient pour nous attirante, fascinante, comme la petite fille
du feu du ler aodt qui était fascinée, attirée, par la lumiere des flammes. Une
simple présence, mais une présence-lumiere qui change tout !

Car souvent, notre premier mouvement face a ce qui provoque en nous les ténebres
: les pertes, les coups du sort, les injustices..., c’est de vouloir nous battre contre ce
que I'on appellera le Mal (parce que ca fait mal). Oui, nous croyons que nous
devons, et que c’'est méme la la mission des croyants, voire que c’'est la le réle de
Dieu, lutter la-contre. N'avez-vous jamais dit ou n’avez-vous jamais entendu cette
phrase : «Mais si Dieu existait, alors...», alors il ferait qu’il n’y ait plus le Mal. Il
agirait pour anéantir tout ce qui fait mal, pour faire que, dans cette vie, il n'y ait plus
place que pour le bonheur et pour la joie.

Nostalgie du «paradis» perdu, peut-étre. Nostalgie de I'’enfant qui s’illusionne encore
d’un péere ou d’'une mere tout-puissants. Mais surtout frustration de I’étre humain
confronté a la douleur, a la souffrance qu’engendre en lui le Mal et qui le confronte a
sa vulnérabilité. Or on n’aime pas ainsi étre confronté a notre vulnérabilité, car elle
nous fait peur, elle suscite en nous de I'angoisse.

Alors nous serons préts a succomber a la voix de toutes les sirenes et des «gourous»
qui veulent nous faire croire gu’ils ont la potion magique, la solution qui vous
protege du Mal, voire méme qui peut détruire le Mal.

A cette tache, a cette mission impossible, on risque d’y perdre toute son énergie
inutilement. Davantage, on ne voit plus que I'on fait fausse route. Car comme le dit
si bien un penseur d’aujourd’hui : «On ne peut pas diminuer I'obscurité, on peut
seulement augmenter la lumiere.» (cf. Olivier Gonin, Métaphores, Editions
Ouverture, p. 22). On ne peut pas diminuer ce qui cause les ténebres en nous, alors
il s'agit d’augmenter la lumiere en nous, d’augmenter ce qui va construire en nous
un sens, pour retrouver un raison de vivre, du courage, retrouver de I'espérance et
de la confiance. Puisque justement c’est cela I'obscurité : la perte de courage,
d’espérance et de confiance qui rend la vie absurde; on peut augmenter tout ce qui
va permettre a I'étre humain, perdu et désorienté, de se réorienter.

C’est cela la lumiere promise par le Christ. C’'est cette lumiere qui nous est, a nous
aujourd’hui, promise. Car il y a de quoi faire que cette lumiere augmente en nous et
pour chacun d’entre nous. De telle sorte que celle-ci va illuminer I'intérieur de tous
nos chateaux forts que nous nous sommes construits pour, en quelque sorte, nous
protéger.



Or cette lumiere ne brillera pas seulement a I'intérieur de nous, mais elle va aussi
sortir vers I'extérieur, nous faisant a notre tour, lumiere pour les autres. Car cette
lumiere, recue peut-étre au travers de ce témoin, de cette personne qui a su écouter
notre chagrin, I'accueillir, accueillir nos pleurs et ainsi apporter un peu de courage,
de chaleur, d’espérance et de confiance, va maintenant déborder. Comme |'affirme
le Christ : «Vous étes la lumiere du monde.» (Matt. 5,14), comme lui-méme est la
lumiere du monde !

Or c’est bien la la tache de tous les croyants : offrir I'occasion, a ceux qui sont dans
les ténebres, désespérés, sans courage, sans vie, sans «souffle», de (re)trouver
cette lumiere qui leur redonne vie, et cela au travers d’'une présence, d’'une
attention, d’une écoute vraie, au travers de gestes d’amitié et de chaleur qu’on aura
su et pu leur apporter. Non pas tout de suite par des paroles (elles aussi peuvent
n'étre que de la pommade !). Sachons parfois garder le silence, marque de respect
devant la souffrance d’autrui, mais aussi témoignage de notre propre vulnérabilité :
nous sommes comme cet autre qui souffre. Car la lumiere de Noél n’est pas le grand
feu du premier aolt, méme si la flamme d’une petite bougie peut tout aussi bien
illuminer la plus grande salle du chateau ou allumer le feu du ler aoQt.

Gestes et/ou mots qui veulent dire combien nous voyons et comprenons ce que vit
I’autre, toute cette souffrance qui I’ «<enténebre». Que nous comprenions qu’alors il
se sente comme perdu et que tout lui semble absurde, sans espérance. Mais aussi
gestes et/ou mots pour lui dire que nous croyons que s'il doit vivre tout cela, il peut
aussi retrouver le courage, I'espérance et la confiance, parce que nous croyons qu’il
y a une porte, qu’il y a une sortie, qu’il y a une lumiere qui peut naitre aussi dans les
ténebres auxquelles I'autre est confronté.

Je I'ai dit : la lumiere de Noél, la lumiere «tout court», la lumiere qui nous est donnée
par le Christ n’est pas une pommade. Ce n’est pas quelque chose par lequel nous
allons nous convaincre que tout va bien aller dorénavant. Cette lumiere n’est pas
une maniere de se fermer les yeux sur la ou les causes de toutes nos souffrances.
Ce n’est pas une invitation a ne voir que le bon c6té des choses a l'instar de
I’optimiste qui veut voir son verre a moitié plein (et non a moitié vide).

De méme, a l'inverse, il ne s’agit pas non plus de chercher a vouloir lutter, j'ai envie
de dire de se briler contre les ténebres, en s’épuisant en vain. Le Mal existe depuis
toujours et continuera encore longtemps d’exister. Pourquoi ? C’'est la un mystere
pour notre intelligence qu’il ne nous appartient pas de pouvoir percer (cf. par
exemple le livre de Job), comme il n’est pas en notre pouvoir de pouvoir I’éliminer.
Le Christ, au matin de Paques, n'a supprimé ni la souffrance, ni la mort, ni le Mal. Et



pourtant, au matin de Paques, comme a Noél, c’est une lumiere qui s’est levée, qui
est ressuscitée, parce gu’elle ranime le courage, I’espérance et la confiance «dans
et malgré» la mort et la souffrance et le Mal.

Or cette lumiere, et elle seule, peut augmenter, grandir, se frayer un chemin pour
croitre et rendre ainsi nos vies plus belles, plus fortes, plus joyeuses. Plus
lumineuses !

Je I'ai dit : ni se fermer les yeux, ni lutter contre. Mais, reprenant cette phrase : «on
ne peut pas diminuer I'obscurité, on peut seulement augmenter la lumiere», laisser
la lumiére augmenter en nous.

Certes, je sais que cela n’est pas dans notre pouvoir. Il n'y pas qu’a faire preuve de
volonté en claquant ainsi des doigts et tout se ferait comme par enchantement (cela
ne marche qu’avec la lumiere de vos appartements en tournant lI'interrupteur !). Car
cette lumiere est une grace. Elle est une promesse. Elle est aussi une lumiere
fragile, a I'instar d'une bougie, mais combien fascinante quand on I'a apercue.
Saurons-nous nous laisser fasciner par elle ? Saurons-nous la laisser ceuvrer en nous
? Croitre et grandir dans nos chateaux forts, et méme déborder vers |I'extérieur ?
Saurons-nous aussi la protéger pour qu’elle ne vienne pas a s’'éteindre, mais, avec
confiance, toujours a nouveau y accrocher notre courage, notre espérance et notre
confiance parce que nous savons que la promesse du Christ est vraie (quand bien
méme cette lumiere nous semble parfois diminuer) ?

Par nous-mémes, nous ne pouvons pas faire que cela soit ainsi. Seul I'Esprit Saint,
I’Esprit de Dieu qui agit en nous, peut faire que cette lumiere promise advienne,
grandisse en chacun de nous et déborde de chacun d’entre nous. Quant a nous,
nous ne pouvons que demander cette lumiere !

Aussi, c'est la ma priere et mon souhait pour chacun d’entre nous : qu’advienne,
pour vous comme moi, cette lumiere de courage, d’espérance et de foi, celle qui a
brillé dans la nuit de Noél comme au matin de Paques.

Amen.



