Mot, hiver, fin-résurrection de la jeune fille.

18 décembre 1994
La Collégiale
Pierre Buhler

Décembre. Décembre, c'est I'hiver, et I'hiver est image de la mort, de manieres
multiples. La nature s'est arrétée, les arbres sont nus, et si les saisons étaient
encore ce qu'elles devraient étre, tout serait recouvert d'un linceul blanc. Les
journées sont courtes, I'obscurité part tard pour revenir tét, marquée encore par la
grisaille de la brume au pied du Jura (comme ce matin). Obscurité qui vient souligner
la solitude, seul chez soi ou dans la foule des affairés.

Décembre : I'année se meurt, et cette fin prochaine nous rappelle tout ce qu'elle fut
et ne fut pas, ses plénitudes et ses vides, ses succes et ses échecs. L'épogue est aux
comptes, dans tous les sens : pertes et profits de la vie, révision des gachis, poids
des occasions manquées, culpabilité des retards accumulés.

Oh certes, nous savons qu'une année nouvelle viendra, pleine de promesses, et
nous nous réjouissons déja de la bombance de Nouvel-An. Mais en fait, sera-t-elle
vraiment nouvelle, cette année qui vient ? Honnétement, non, malgré toutes nos
bonnes résolutions dont nous savons déja toutes les infidélités. Les années se
suivent et trop souvent se ressemblent. Elles se succédent dans ce temps qui passe,
qui s'égrene inlassablement et nous entraine vers notre fin, cette mort qui nous
attend. Et I'époque est aux ambiances de fin : fin de siecle, fin de millénaire méme,
fin de prospérité, fin de I'humanité, fin de la vie., fin du monde, mort, dernier hiver.

"Mais lui, prenant sa main, lI'appela : "Mon enfant, réveille-toi. Son esprit revint et
elle se leva a l'instant méme."

Elle avait douze ans, elle était jeune, et nous l'imaginerons joyeuse, s'ouvrant a une
vie pleine de promesses. Mais cette fille unique, la fille de toutes les attentes est
mourante. La ou la vie devrait s'épanouir, la mort vient étaler son ombre. Et I'on
comprend le pere, le chef de la synagogue Jairos : il y a urgence, il faut lutter vite
contre cette invasion de la mort.

Toutefois, la situation est dramatique : Jésus est entouré d'une foule dense, les gens
le serrent a I'étouffer. Et dans cette foule, Jairos tombe aux pieds de Jésus, le


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/1994-12-18/mot-hiver-fin-resurrection-de-la-jeune-fille

suppliant de venir chez lui. Mais dans cette cohue tempétueuse, Jésus demeure
tranquille, souverainement serein. Il y a urgence, agitation tout autour de lui, et
pourtant, il prend le temps de s'occuper de cette femme qui perd son sang depuis
douze ans, il I'écoute, cette femme jugée impure par tous et qui a osé le toucher.
parle avec elle, I'impure, la damnée et la bénit. Quel est-il, celui-ci, pour rester aussi
calme ?

Mais la tension monte encore, car on vient annoncer la mort de I'enfant. La mort a
vaincu, tout est fini, I'enfant de toutes les promesses est entrée dans le froid de son
dernier hiver. Plus la peine d'ennuyer le maitre, résignation et lamentation. Mais
encore une fois, Jésus demeure serein. Il exhorte Jairos a la confiance. Et a tous ceux
qui pleurent, il dit :"Ne pleurez pas : elle n'est pas morte, elle dort". Cette remarque
d'ailleurs suscite les moqueries de la foule :"C'est ¢a, réve toujours ! Nous savons
bien qu'elle est morte ! Es-tu aveugle ? Ne vois-tu pas la réalité ? Elle est morte,
bien morte. C'est toi qui dors, comme tout récemment au fond de la barque en péril!
Réveille-toi ! Regarde la réalité en face : il n'y a que la mort, la fin, I'hiver partout".

"Mais lui, prenant sa main, I'appela : "Mon enfant, réveille-toi! Son esprit revient et
elle se leva a l'instant méme".

Bouleversement des parents : quel est-il, celui-ci ? Non seulement il rend la vue a
I'aveugle; non seulement il apaise la tempéte déchainée, mais il fait méme revivre
ce qui était mort. Bouleversement : jusqu'ici, la vie ne pouvait qu'aboutir a la mort, a
la fin, au froid du dernier hiver des hommes. Logique naturelle que celle de la mort
gui nous margue tous. Mais voici que le mouvement s'inverse : de la mort renait la
vie, ce qui était tombé est relevé, ce qui était courbé est redressé, ce qui s'était
arrété est remis en marche. C'est ce méme retournement qui nous est raconté
encore et encore dans tous les récits de miracles des évangiles. Message
bouleversant. Quel est-il, celui-ci, pour retourner ainsi la marche normale de nos vies
? Message de libération : ces récits de miracles font revivre ceux qui étaient morts,
redressent ceux qui étaient résignés, soulagent ceux qui portent le poids des
puissances qui les oppressent. "Réveille-toi" : réveil, réveil a la vie, a la joie, la
liberté, I'élan, le courage.

Nous avons chanté tout a I'heure notre attente de I'Avent :

"Viens mettre fin a nos hivers, Fais reverdir tous nos déserts !

O terre, accueille en tes sillons, le grain jeté pour les moissons : que le salut fleurisse
enfin, et I'équité dans tes chemins!"



En ce dimanche d'hiver, ce récit du réveil de la fille morte peut-il faire reverdir nos
déserts, jeter en nos sillons le grain de la vie nouvelle, nous sortir de nos léthargies
de mort ?

C'est que nous avons tous nos morts, nos hivers, nos fins : celle qui nous attend
tous, bien sr, mais aussi toutes ces ombres qu'elle vient jeter maintenant déja sur
nos vies et c'est la que le récit nous interpelle : "A toi qui t'es tari, desséché, réfugié
sous la carapace d'une indifférence froide, pour ne plus te laisser atteindre par rien :
tu n'es pas mort, tu dors. Réveille-toi !" "A toi qui, inquiet de tous les doutes, t'es
accroché aux certitudes infaillibles de grands maitres qui peu a peu t'exploitent et te
prennent toute ton humanité : tu n'es pas mort, tu dors. Réveille-toi!" "A toi qui ne
supportes plus ta vie, ce présent creux et insignifiant, et qui t'es laissé prendre au
jeu d'illusions qui te possedent de plus en plus et t'entrainent vers des hauteurs
toujours plus mortelles: tu n'es pas mort, tu dors. Réveille-toi!" "A toi qui redoutes
I'avenir et ses incertitudes, a toi qui es pris de vertige a la vue des profondeurs de
I'inquiétude et qui te sens tomber dans un abime : tu n'es pas mort, tu dors.
Réveille-toi!" "A toi qui subis la domination de la résignation et de la fatigue, parce
gu'il y a cette culpabilité irréparable, cette destinée implacable, cette solitude
lancinante, cette horreur infinie dans le monde : tu n'es pas mort, tu dors. Réveille-
toi !"

N'est-ce pas la la bonne nouvelle de Noél ? La ou la mort étale toutes ses ombres,
elle inscrit la naissance a la vie, lumiere dans les ténebres, confiance dans le doute.
Et c'est par elle que nous pourrions dire avec Paul : "J'en ai I'assurance : ni la mort,
ni la vie, ni les anges ni les dominations, ni le présent ni I'avenir, ni les puissances, ni
les forces des hauteurs, ni celles des profondeurs, ni aucune autre créature, rien,
RIEN ne pourra nous séparer de I'amour de Dieu manifesté en Jésus-Christ".

Mais que signifie cette assurance tres concretement ? Il serait dangereux qu'elle
nous conduise a une sorte d'enthousiasme euphorigue, une certitude sans limites,
au-dela de tout doute, une gloire qui nous ferait ignorer tout obstacle. Nous
pourrions soudain, apres avoir subi I'impuissance et la résignation, penser dans une
sorte d'illumination religieuse que nous pouvons maintenant tout faire, que plus rien
ne nous est impossible. Mais comme le disait I'écrivain sud-africain André Brink dans
un roman :"il n'y a que deux espéces de folies contre lesquelles il faut se protéger,
celle de croire que nous ne pouvons rien faire et celle de croire que nous pouvons
tout faire". (extrait de : "Une saison blanche et seche", page 303).



Entre ces deux extrémes, I'assurance de la foi est celle d'une sérénité lucide ou
d'une lucidité sereine. Elle prend en compte les limites de notre condition, s'inscrit
dans les tensions de la vie, se confronte aux ombres de la mort sans les renier, mais
aussi sans capituler, sans désespérer d'elles. Elle s'ouvre a I'hnumain en toute liberté
sereinement et lucidement en méme temps.

C'est ce qui ressort d'ailleurs d'emblée de notre récit de miracle. Le réveil de la fille
de Jairos n'a rien d'une victoire spectaculaire, d'un événement sensationnel. Bien au
contraire. En fait, tout se passe tres simplement : pas de grands gestes
dramatiques, pas de formules magiques ou de rites extraordinaires. Un bref appel
suffit :"Mon enfant, réveille-toi!" En méme temps, tout reste tres discret : le réveil
s'effectue devant un cercle restreint, loin de la foule, et Jésus donne I'ordre de ne
dire a personne ce qui est arrivé. Pas de spectacle, donc, et pas de sensation ! Et
immédiatement, Jésus porte le souci du quotidien, de la vie qui reprend. Lui qui en a
nourri 5000, il donne I'ordre de donner a manger a la fille. La vie reprend; il faut
reprendre I'élémentaire du quotidien, le manger et le boire, que nous allons célébrer
tout a I'heure.

Une fois de plus : n'y a-t-il pas la aussi quelque chose de la simplicité et discrétion
de Noél ? La vie nouvelle commence en bas, dans l'incarnation, dans les limites de la
vie humaine, dans les gestes simples et élémentaires qui I'accompagnent, dans les
détails du quotidien. "Dieu git dans les détails", comme le souligne un récit de Marie
Depussé. Mais en méme temps, tout cela se trouve placé sous le signe de la sérénité
de Jésus, qui ne nous dispense pas de la lucidité, mais vient I'éclairer d'une
confiance nouvelle. C'est elle qui nous donne la force, le courage de résister sans
cesse a la logique de la mort, de relancer sans cesse le réveil a une vie nouvelle.
Cela vaut a I'égard de notre vie quotidienne. Notre présent aussi difficile soit-il, est
le lieu ou se dit aujourd'hui encore la promesse d'une présence qui I'habite, d'une
présence qui nous donne d'étre pleinement présents a nous-mémes. Cela vaut aussi
dans nos rapports a autrui. Nous sommes tentés de nous fermer a I'autre lorsqu'il
nous dérange, lorsqu'il nous inquiete, de nous abriter derriere des mesures de
contrainte. Notre récit de réveil nous invite a résister aux contraintes par des actes
simples, discrets, lucides et sereins, d'accueil des petits, des exclus, des refoulés, de
ceux que l'on considere comme quantité négligeable. Le soutien d'un réfugié
paniqué, la visite d'une personne seule, I'accompagnement d'un mourant : autant de
réveils a la vie. Cela vaut finalement du point de vue du monde. Nous sommes
aujourd'hui paralysés par les ambiances de fin du monde, au point de ne plus rien



pouvoir faire, ou alors de vouloir soudain tout faire, dans une sorte de délire de
pouvoir. Un vieil aphorisme aux origines peu connues précise bien ce qu'est ici la
lucidité sereine ou la sérénité lucide :"la fin du monde serait-elle pour demain, je
n‘en planterais pas moins un petit pommier aujourd'hui!"

Il reste quelques petits pommiers a planter, pour marguer simplement et
discretement la victoire de la vie sur la mort. Je nous souhaite qu'en ces jours de
décembre, ces petits pommiers viennent reverdir nos hivers.

Amen.



