L'espérance vivante

2 janvier 2000
Chapelle du Petit-Lancy
Jean Tritschler

Les Mages du premier siecle appellent les croyants de tous les temps a venir a leur
tour contempler, adorer, louer Jésus. Avec eux, nous voulons donc, ce matin, nous
approcher de lui, I'accueillir et lui rendre hommage, I'hommage de notre foi et de
notre amour. Et c'est le passage de la premiére épitre de Pierre - que nous avons lu
tout a I'heure - qui nous aidera a le faire. Ces quelques versets comportent - vous
I'avez entendu - une louange a Dieu, une proclamation de la bonne nouvelle qui
suscite cette louange et une réflexion sur le sens et les conséquences de cette
bonne nouvelle.

Au coeur de cette proclamation joyeuse de la bonne nouvelle, il y a le theme de
I'espérance : " Dieu nous a fait renaitre pour une espérance vivante ". Cette
espérance trouve son fondement en " Dieu qui nous a fait renaitre par la
résurrection de Jésus-Christ d'entre les morts ". Il est un fait que nous ne parlerions
pas de I'enfant Jésus, que nous ne féterions ni Noél ni I'Epiphanie, si Jésus n'était
devenu adulte, s'il n'avait enseigné ses contemporains, guéri des malades et
rencontré autrui comme il I'a fait, s'il n'était mort et ressuscité. C'est parce que les
premiers disciples ont cru a la résurrection de Jésus que toute sa vie a pris une
importance et une signification nouvelles; c'est parce qu'ils ont cru a sa résurrection
que les premiers chrétiens se sont remémoré les paroles et les gestes de Jésus et les
divers épisodes de sa vie; et c'est a la lumiere de sa résurrection gu'ils ont regardé
sa naissance et les événements qui I'ont entourée (dont I'adoration des Mages).

" Dieu nous a fait renaitre pour une espérance vivante ", nous dit I'apétre.
Observons tout d'abord que cette espérance est un don. Elle ne se trouve pas en
nous; elle n'est ni a inventer ni a conquérir comme les espérances que propose le
monde. Elle n'est pas non plus a acheter ou a vendre. Elle se recoit comme un
héritage.

Mais il s'agit " d'un héritage qui ne se peut ni corrompre, ni souiller, ni flétrir ". Tout
ce que nous pouvons posséder sur terre est voué a la destruction, est donc
passager, fugace, éphémere. En revanche, I'héritage, dont nous parle I'épitre de
Pierre, " nous est réservé dans les cieux ".


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2000-01-02/lesperance-vivante

Cette expression peut se comprendre de deux manieres :

- en un premier sens, " I'héritage qui nous est réservé dans les cieux " peut étre
interprété comme le salut final que Dieu nous octroiera au terme de I'histoire; il est
alors une réalité que nous espérons pour le futur, dans le monde de Dieu. En ce
sens, I'espérance qui nous est donnée consiste a croire que le dernier mot de
I'histoire n'est pas entre les mains des humains, mais appartient a Dieu qui
instaurera son monde a lui et nous y recevra dans sa joie, sa paix, sa lumiere.

- mais dans un deuxieme sens, cette expression indique l'origine de cet héritage : ce
qui nous est donné est alors un héritage céleste ou divin, un héritage dont nous ne
nous emparons pas nous-mémes, mais qui nous est donné par Dieu qui l'avait
réservé pour nous. Et nous pouvons vivre des ici-bas quelque chose de cet héritage;
il est alors une réalité divine que nous espérons pour le présent.

Ces deux interprétations ne sont pas exclusives I'une de I'autre. L'Eglise chrétienne
a toujours cru en un monde nouveau, au Royaume de Dieu instauré a la fin des
temps par la puissance créatrice de Dieu. Mais elle a proclamé également gu'il nous
était donné d'en vivre dés ici-bas des avant-go(its et de poser, par nos paroles et
nos gestes, des signes concrets de ce Royaume.

Ainsi, Dieu nous donne une perspective ultime : un monde qui trouvera tout son
sens, un monde de communion sans mélange avec Dieu et avec les humains, un
monde sans deuil ni souffrance, un monde ou chague personne humaine trouvera
son plein épanouissement dans la lumiere de Dieu.

Et en méme temps, Dieu nous invite a golUter déja de ce monde a venir, en suscitant
par nos actes et nos paroles une vie qui ait un sens, une existence ou chaque étre
humain s'épanouisse davantage dans une communion vécue avec autrui et avec
Dieu.

Telle est " I'espérance vivante a laquelle Dieu nous a fait renaitre par la résurrection
de Jésus-Christ d'entre les morts ". Parce qu'elle a détruit le pouvoir de la mort elle-
méme, cette résurrection vient nous dire qu'il n'est pas de situation désespérée
dans notre vie comme dans le monde, que toute fatalité a été brisée, que la
souffrance et la mort (qu'elles soient infligées ou subies) n'ont pas le dernier mot.

En faisant resurgir la vie dans la mort méme de Jésus, " Dieu nous fait renaitre pour
une espérance vivante ". Dieu nous fait renaitre de cette morosité dans laquelle
nous enfoncent les événements du monde, amplifiés par les médias; avec eux, nous
sommes ballottés d'une tempéte a une marée noire, d'un tremblement de terre a un
massacre de civils, d'une prise d'otages a une guerre, d'une fusion d'entreprises a



une vague de licenciement. La derniere catastrophe nous apportant sa ration
suffisante d'émotion, les réalités permanentes de la faim, de la misére et des
maladies dans le monde passent presque sous silence. Et comme si cela ne nous
suffisait pas, nous recevons a tout moment I'annonce d'un cataclysme écologique,
cosmique ou autre, avec ou sans la caution des experts d'usage. Et nous subissons
tout cela dans un climat de déprime, de catastrophisme, de fin de siecle ou de
millénaire, pourguoi pas de fin du monde ?

Ce climat de morosité n'est-il pas I'expression et la conséquence de I'état de nos
sociétés qui ont abandonné toute valeur collective ou communautaire, susceptible
de rassembler les populations autour d'un ou de plusieurs projets sociaux ? Le bien-
étre individuel, valeur supréme de nos sociétés occidentales, n'est pas capable de
susciter un projet mobilisateur, car il ne satisfait jamais qu'une partie plus ou moins
importante de privilégiés et il ne répond pas a cette attente plus profonde du coeur,
a savoir de quelgue chose qui apporte une certaine plénitude, une certaine
harmonie avec soi, avec autrui, avec le monde, avec Dieu.

Or, tandis que si souvent nous pataugeons dans un monde qui nous désenchante,
voire nous scandalise, alors que nos coeurs peinent a trouver un équilibre ou une
harmonie, une raison de vivre qui soit source d'épanouissement et de joie, Dieu
vient a nous dans la personne de Jésus; par sa Parole, par son action dans nos
coeurs, par sa mort et sa résurrection, il donne sens et valeur a nos existences et il
nous ouvre des possibilités nouvelles de vivre en ce monde. Nous ne sommes plus
voués a l'errance et a I'absurdité parfois de notre monde. Nous avons une destinée,
sur cette terre et dans les cieux. Réjouissons-nous donc de cette venue de Dieu dans
nos vies ! Réjouissons-nous de cette espérance vivante a laquelle Dieu nous fait
renaitre ! Accueillons dans nos coeurs ce constat de I'ap6tre sur les effets de cette
espérance : " Aussi tressaillez-vous d'allégresse... d'une joie ineffable et glorieuse ".
Voila le message extraordinaire que Dieu nous adresse une nouvelle fois
aujourd'hui!

Mais I'apbtre est bien conscient que ni la joie ni I'espérance donnée ne nous situent
hors de notre monde réel. C'est pourquoi il précise : " Méme s'il faut que, pour un
peu de temps, vous soyez affligés par diverses épreuves ".

Les communautés auxquelles s'adressait I'auteur de |'épitre ne vivaient pas une
situation idyllique. Elles avaient recu I'Evangile et vécu I'enthousiasme des débuts;
elles étaient entrées dans une phase de consolidation, nécessitant persévérance et
espérance. Mais les difficultés sérieuses commencent a poindre : les premieres
persécutions menées par I'Empire romain apparaissent. Le zele des croyants



pourrait se relacher et leur courage étre mis a I'épreuve face aux difficultés
croissantes. L'auteur de I'épitre écrit donc a ces communautés pour exhorter les
chrétiens, les fortifier dans la foi et leur redonner courage.

Des difficultés nouvelles qui apparaissent, auxquelles on n'était pas habitué et qu'il
faut affronter avec courage, n'est-ce pas précisément ce que découvrent depuis
guelgues années nos sociétés et nos Eglises occidentales ?

Nous étions habitués au plein emploi et a bénéficier de tout ce que I'Etat pouvait
nous offrir; et voici que sont apparus le chdmage, les déréglementations et des
contraintes professionnelles nouvelles, I'accroissement de la pauvreté, voire de la
misere, alors que simultanément augmentent le nombre et la fortune des
millionnaires et des milliardaires. Ce phénomene trouve son origine dans une
profonde modification des valeurs qui guident I'économie et la politique.

Nos Eglises, elles aussi, ont di s'accommoder de moyens financiers diminués. Elles
ont d( se réorganiser pour continuer a assumer leur mission fondamentale. Ministres
et laics ont dU reconsidérer, leur vision de I'Eglise, de la paroisse, du pasteur. Des
efforts supplémentaires leur ont été demandés aux uns et aux autres. Les ministres
ont d0 apprendre a travailler autrement, a collaborer davantage, a se spécialiser
peut-étre, a renoncer a certaines activités qu'ils aimaient, a affronter une
augmentation des charges de travail ou des demandes d'aide sociale engendrée par
la détérioration de la situation économique.

Les laics ont dG apprendre a rencontrer des croyants d'autres paroisses, a se
familiariser avec d'autres visages de ministres, a se déplacer de quelques
hectometres en ville et kilometres a la campagne pour vivre un culte ou partager
une étude biblique. Or, il apparait que ce qui était normal chez nous il y a quelques
décennies ou qui I'est dans d'autres contrées de nos jours encore devient un effort
excessif, lorsque nous avons été habitués a plus de commodités ! Qu'il est difficile
de renoncer ou de changer !

Des lors, le message de la premiere lettre de Pierre ne conserve-t-il pas une
étonnante actualité ? Car cette lettre ne nous rappelle pas seulement la grandeur
inouie du don de Dieu; elle nous invite également a réfléchir au sens que peuvent
prendre pour nous les difficultés. " Vous étes affligés, pour un peu de temps, par
diverses épreuves, afin que la valeur éprouvée de votre foi - beaucoup plus
précieuse que l'or périssable qui pourtant est éprouvé par le feu - provoque louange,
gloire et honneur... " Au fond, I'ap6tre nous dit que nos épreuves et nos difficultés
peuvent servir de test de notre foi et que notre maniere de réagir exprime la qualité
de cette foi.



Ainsi, les difficultés sont des tests ou des épreuves de notre foi en ce sens qu'elles
nous amenent a manifester si notre amour de Dieu est tel que nous sommes préts
ou non a faire davantage ou a faire autrement pour vivre et nourrir notre foi. Elles
sont des tests qui nous font montrer si notre amour de Dieu est tel que nous allons
solidairement vivre la communauté chrétienne célébrant son Seigneur et lui rendant
témoignage dans la société ou, au contraire, nous éparpiller dans le découragement
ou la résignation.

Mais les difficultés sont aussi des tests en ce sens que la dégradation de la situation
sociale provogue notre foi, notre espérance et notre amour: allons-nous ou non nous
rendre activement solidaires des victimes de I'évolution de la société ? Allons-nous
ou non agir pour atténuer les effets du libéralisme débridé, pour en corriger les
perspectives perverses, pour imaginer et proposer d'autres modes de
fonctionnement social ?

Saluons ici tous ceux et celles qui, en 1999, individuellement ou en groupe, ont
répondu a la Consultation oecuménique sur I'avenir économique et social de la
Suisse lancée par les autorités catholiques et protestantes de notre pays. Et
attendons-en avec impatience les résultats et recombées pour nous engager
davantage pour un monde plus juste et plus communautaire.

L'héritage que Dieu nous a réservé ne se compte pas en dollars ou en monnaie
forte; il n'est pas celui d'une élite de millionnaires vivant a c6té d'une majorité de
miséreux. Il est dans ce mouvement irrépressible vers la promotion a plus
d'humanité de chaque personne, de chague groupe, de chaque peuple. Et ce
mouvement a un nom : c'est I'espérance vivante.

Dieu nous a fait renaitre pour une espérance vivante; cette espérance est pour nous
et elle est pour le monde. Unissons nos coeurs a la louange de |'épitre de Pierre : "
Béni soit Dieu, le Pére de notre Seigneur Jésus-Christ qui, dans sa grande
miséricorde, nous a fait renaitre pour une espérance vivante ". Et vingt siecles
apres, suivons les Mages pour rendre gloire au Christ qui a suscité et suscite
toujours a nouveau cette espérance.

Amen !



