L'Invisible Bienveillance

9 janvier 2000
Centre paroissial de Bernex
Lytta Basset

" Elle vaut plus que lui ! " ; " Il se croit supérieur. " ; " Elle n'arrive pas a sa cheville. "
; " Je suis nul(le), je ne te mérite pas. " Des la naissance, nous baignons, nous
nageons, nous essayons de faire surface dans le monde de la comparaison, de la
rivalité, de la compétition. Méme sur les rives du Jourdain, la prophétie a les couleurs
de ce monde-la : aux nombreux pharisiens et sadducéens, pourtant venus confesser
leurs fautes et se faire baptiser, Jean- Baptiste crie : " engeance de viperes, mais
pour qui vous prenez-vous ? " Et il n'annonce pas la venue de Jésus, mais d'un " plus
fort que lui ", dont il n'est méme pas, dit-il " digne d'6ter les sandales ".

On est - et on reste - dans le monde de la comparaison : les autres sont plus ou
moins intéressants, plus ou moins importants et celui dont la venue est annoncée
n'aura pas d'autres taches que de départager les valables de ceux qui ne valent rien
: le bon grain au grenier, ajoute Jean-Baptiste, et la paille dans le feu qui ne s'éteint
jamais !

Alors, on accourt de toutes parts pour se faire laver de tout soupcon par I'homme de
Dieu. On fait ce qu'il faut, mais on s'en retourne avec le sentiment diffus d'avoir
toujours des comptes a rendre, avec une espece de mauvaise conscience chronigue
- comme s'il était interdit de se sentir valable tel que I'on est, bien avec soi-méme,
sans devoir toujours se comparer aux autres pour en tirer valorisation ou
dévalorisation.

" Alors paraft Jésus ", dit notre texte, et c'est comme une sortie de I'anonymat. Noél
et le prodige de I'étoile, personne ne s'en souvient. Il y a trente ans qu'on n'a plus
entendu parler de lui, hormis une petite histoire de ses douze ans, rapportée par
Luc. " Alors parait Jésus ", s'exposant tel qu'il est aux regards des autres, poussé par
on ne sait quelle force a prendre la parole, a prendre sa place dans la foule des
humains, se mélant a toutes ces femmes, et tous ces hommes venus demander,
selon le récit parallele de Marc, " un baptéme de conversion en vue du pardon des
fautes. "

Qu'est-ce que Jésus avait pu faire pour avoir besoin d'un baptéme de repentance ?
Selon la tradition chrétienne, il était sans péché : pourquoi aurait-il di se convertir ?


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2000-01-09/linvisible-bienveillance

Pourtant, on I'imagine mal demander un baptéme pour la forme, un " baptéme
sociologique ", comme on dit aujourd'hui.

Non, il ne demande pas le baptéme pour faire comme tout le monde. N'aspire-t-il
pas a étre comme tout le monde ? Il ne parle jamais de lui-méme comme du " fils de
Dieu " ; il se dit le plus souvent " fils de I'humain ", héritier, comme chacun(e) de
nous, de cette humanité a laguelle Dieu ne cessera jamais de croire. Aucun évangile
ne dit qu'il était parfait, miraculeusement préservé du mal. Le récit de son baptéme
fait suite au massacre des enfants de Bethléem par le roi Hérode qui voyait déja en
lui un rival. Si I'on en croit Matthieu, dés sa naissance, Jésus a failli mourir de ce
fléau de la compétition, et d'autres en sont morts a sa place. Ne devait-il pas noyer
aussi dans le Jourdain ce malheur dont il n'était pas directement, mais indirectement
responsable ? N'était-il pas solidaire de ce monde de rivalité ou tour a tour nous
sommes une menace pour autrui et autrui une menace pour nous ?

" Alors parait Jésus ", au milieu de son peuple, au milieu de toutes les sociétés de
tous les temps, venu s'immerger lui aussi dans la comparaison qui nous dresse les
uns contre les autres, partageant la misere constante d'une humanité qui se coupe
de Dieu a force de ne pas croire en elle-méme. Alors parait Jésus en proie a la méme
soif que tous les humains, peu ou trés croyants : la soif de I'Invisible Bienveillance. Il
s'y prépare depuis tant d'années ! Jadis, de toute son ame d'enfant, il voulait,
comme il disait " étre chez son Pere céleste ". L'Invisible Bienveillance, il n'en sait
rien encore, mais ses pas l'ont conduit, comme malgré lui, au bord du Jourdain. Il a
recu de plein fouet les cris de Jean-Baptiste, ses paroles de sang et de feu, la
menace d'une colere divine sans rémission. Il a vu le mouvement de recul de Jean-
Baptiste, son besoin de I'idéaliser et de se maintenir, lui, Jean-Baptiste, dans
I'infériorité : moi - qui " ne suis pas digne d'éter tes sandales " - " moi j'ai besoin
d'étre baptisé par toi, et c'est toi qui viens vers moi ? "

Alors, c'est comme une supplication qui jaillit du plus profond de Jésus : " Laisse
maintenant ! " On pourrait traduire littéralement : " laisse aller, pardonne, lache ! "
Mais laisse aller qui ou quoi ? Laisse tomber tes bons et tes méchants, ton besoin
d'évaluer autrui, de le juger plus ou moins valable ! Laisse aller maintenant ces
images d'un Dieu qui ne garderait que les purs et durs. Laisse tomber tout cela et
donne-moi I'eau vive du baptéme !

" Car c'est ainsi ", ajoute Jésus " qu'il nous convient de parachever toute justice. "
Ainsi et pas autrement : cela se passe entre toi et moi, deux étres humains a part
entiere, dont I'un ne vaut pas plus que l'autre. La justice, c'est Dieu qui s'en charge.
Elle existe déja, elle est dans Ses mains et elle n'est pas menacée. A nous deux il



revient seulement de parachever - compléter par un geste concret - ce qui est juste
devant Dieu. Il est juste devant Dieu que tu me baptises, et il est juste devant Dieu
que je sois baptisé par toi. Car si nous ne le faisons pas, si nous restons enfermés,
moi dans ma prétendue supériorité, toi dans ta prétendue infériorité, c'est que nous
donnons la préférence a un Dieu justicier : nous préférons un Dieu justicier au Dieu
juste qui regarde chaque humain comme son enfant préféré, hors de toute
hiérarchie.

C'est que personne ne s'en sort tout seul. Jésus lui-méme a eu besoin d'un
semblable également assoiffé d'Invisible Bienveillance. Si telle n'avait pas été la
guéte de Jean-Baptiste, comment aurait-il pu entendre le désir de Jésus ? Et si Jean-
Baptiste avait refusé de baptiser Jésus, restant ainsi prisonnier du monde des
comparaisons, comment Jésus aurait-il éprouvé, dans son étre le plus intime,
I'Invisible Bienveillance ? Comment se serait-il senti emporté dans ce Souffle-la,
léger, libre comme la colombe du ciel, délicieusement unique, désiré, aimé tel gu'il
était - lui, un de Nazareth ?

Il avait dO consentir a se laisser immerger parmi les humains, avec la méme
aspiration a ne pas étre interchangeable. Et alors, il s'était brusquement senti
irremplacable. Alors seulement " les cieux s'étaient ouverts... pour lui ", devaient
ajouter certains copistes, sentant bien la la présence d'un mystere, irréductible a
I'un de ces événements mesurables de notre monde. Mystere dont témoignent
d'ailleurs les quatre évangélistes, chacun a sa maniéere : Luc en racontant que Jésus
priait quand le ciel s'ouvrit, Jean en faisant dire a Jean-Baptiste qu'il ne connaissait
pas Jésus, et Marc en soulignant qu'il n'y avait aucun témoin.

Sans doute, comme Jean-Baptiste, sommes-nous encore habités par un Dieu
conforme a notre monde de hiérarchie. Mais il nous appartient d'accueillir le désir
d'autrui d'étre pris pour lui-méme, tel qu'il est et de I'accompagner devant Dieu,
dans le mlrissement de ce qu'il porte en lui. Il nous appartient de noyer avec autrui
dans le Jourdain ce besoin de nous mettre au-dessus des autres, besoin qui nous
servait a ne plus en étre écrasés. Et il nous appartient de faire la forte expérience de
I'Invisible Bienveillance : laisse maintenant les sentiments de honte qui te
tourmentent, " Tu es ma fille, mon aimée en qui je me réjouis ; tu es mon fils, mon
aimé en qui j'ai du plaisir ".

Paroles indicibles, mots-musique, larmes d'eau sur nos peaux br(lées par la vie.
L'Invisible Bienveillance se laisse golter par quiconque, ayant risqué la noyade dans
le fleuve de la comparaison qui tue, a trouvé sous son pied une pierre ou s'appuyer.



" Pierre vivante ", nous dit I'épitre, " pierre choisie, estimée ", indéplacable, pierre
gue nous trouverons toujours au fond de nos Jourdain, au jour ou immergés dans
I'obsession du prestige ou de la honte, nous laisserons aller, et entendrons ce que
Dieu fait : " Voici, je pose en Sion - dans Jérusalem, dans ta cité sainte - une pierre
d'angle, choisie, estimée, et celui qui aura foi ou confiance en elle, pas question qu'il
soit déshonoré ! "

Tout au long de nos jours cette année, que le nom du Christ soit pour nous comme
une pierre vivante ou reprendre pied ! Que I'Invisible Bienveillance restaure toute
notre personne et nous donne un regard neuf sur nous-mémes - ce regard de
profonde estime que Dieu pose sur chacun et chacune de nous !



