Cloués sur un brancard de préjugés

27 février 2000
Temple d'Orvin
Dominique Giauque-Gagnebin

La foi déplace les montagnes. Elle rend aussi ingénieux, audacieux. Voyez ces
quatre hommes portant un brancard, sur lequel git un paralysé. lls ont eu autant de
courage que de la suite dans les idées. Jésus s'est déja acquis une solide réputation
de guérisseur. On raconte qu'il a chassé des démons, purifié un lépreux, guéri de
nombreux malades. Le voici a proximité, c'est I'occasion révée : il faut agir,
maintenant. La foule les empéche d'approcher de Jésus ? Qu'a cela ne tienne, ils
passeront par le toit !

Nul besoin de grands discours ou d'explications sans fin; le tableau parle de lui-
méme. Jésus voit leur foi, il répond a leur supplication muette : " Mon fils, tes péchés
sont pardonnés. " Parole étonnante, totalement inattendue. A I'époque de Jésus, une
personne paralysée passait pour étre I'objet d'une malédiction divine. C'est ainsi que
les infirmes, les handicapés se trouvaient rejetés en marge de la communauté. lls
n'étaient pas comme les autres, il fallait s'en méfier, se tenir a distance.

Et voici que par une seule parole de Jésus, le paralysé devient une créature nouvelle
I'll ne sera plus le soupconné, I'exclu, le pécheur. Par sa parole, Jésus lui rend sa
condition de créature, il le réintegre de plein droit dans la communauté des
humains. En public, devant toute cette foule, Jésus le déclare purifié. Admiration
pour les uns, scandale pour les autres ! Les scribes présents dans la foule sont
choqués, ils crient au blaspheéme. lls ont pour eux leur autorité de spécialistes, de
gardiens de la doctrine et de la tradition. lls détiennent un savoir sur Dieu; ils savent
comment Dieu agit et doit agir. Pour eux, le constat est clair, sans appel : Jésus
blaspheme. Il se met a la place de Dieu, il se prend pour Dieu. C'est intolérable,
inadmissible !

" Qu'y a-t-il de plus facile, de dire au paralysé : tes péchés sont pardonnés, ou bien
de dire : leve-toi, prends ton brancard et marche ? " Aujourd'hui, cette question de
Jésus reste surprenante. Si les scribes ne pouvaient accepter que Jésus annonce le
pardon des péchés, pour nous, certainement, c'est le miracle qui est étonnant. C'est
la guérison du paralysé qui frappe notre imagination et reste en mémoire. Cet
homme, nous le voyons : d'abord transporté sur son brancard, passant par un trou


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2000-02-27/cloues-sur-un-brancard-de-prejuges

dans le toit et puis, finalement, libre de repartir sur ses jambes en emportant son
brancard désormais inutile.

Quant au pardon des péchés, nous n'y voyons plus forcément la méme importance,
le méme enjeu que Jésus ou les scribes ! Tout cela nous passe un peu au-dessus,
comme si nous n'étions pas vraiment concernés. Ainsi, dimanche apreés dimanche,
lors du culte, nous entendons le rappel de la volonté de Dieu a notre égard, dans la
priere de repentance, nous confessons a Dieu tout ce qui nous éloigne de lui et nous
recevons la parole de grace, la parole de pardon.

Je me demande parfois si nous sommes tout a fait conscients de ce qui se joue la, ou
si nous en restons a la surface des choses, a la répétition de gestes et de paroles
dont nous ne mesurons pas ou plus la portée. Et en méme temps, nous
applaudissons a la guérison du paralytique. Nous révons d'en voir d'autres
aujourd'hui abandonner béquilles et chaises roulantes, retrouver leurs jambes, leur
mobilité. Les miracles ne laissent pas indifférents. D'une part, ils choquent notre
esprit rationnel et dans un méme mouvement ils laissent entrevoir une autre réalité,
ils nous interrogent.

Pour faire peau neuve, se refaire une santé, retrouver la ligne ou une nouvelle
jeunesse, pour soulager, voire guérir, nos douleurs, nous voici préts a soulever des
montagnes, disposés a attendre patiemment, des heures durant, la consultation
décisive chez le spécialiste réputé, résolus a nous procurer le dernier médicament
miracle, résignés a entreprendre la tournée des charlatans, sait-on jamais. Cette
volonté de guérir nous honore. Cependant, nous sommes souvent beaucoup moins
motivés pour entretenir notre santé spirituelle et guérir de nos maux de I'ame.

C'est que nous touchons la a une sphéere strictement privée, a des sentiments dont
nous n'avons guere |I'habitude de parler, au risque de les laisser totalement de c6té.
" Mon fils, tes péchés sont pardonnés. " C'est la et nulle part ailleurs que se situe le
vrai miracle de ce récit, dans ce pardon des péchés accordé sans condition, sur un
simple regard.

Recevoir le pardon de Dieu, c'est comme recevoir sa vie une seconde fois, c'est une
nouvelle naissance. C'est accepter que nous nous soyons trompés en pensant
pouvoir vivre loin de Dieu, sans lui, en ne comptant que sur nous-mémes. Recevoir
le pardon de Dieu, c'est comme retrouver une relation perdue, renouer un dialogue;
c'est vivre, autrement, lucidement. Et ce pardon, cette parole prononcée sur notre
vie, nous en avons tout autant besoin gque le paralysé.

Nous avons guelque peine a comprendre cela, nous qui vivons a une époque
déculpabilisée comme jamais. Mais je ne suis pas slre que ce soit la un véritable



titre de gloire. En ayant mis de c6té jusqu'a la notion de péché que prouvons-nous
en fait ? Notre santé spirituelle ou notre mollesse morale ? Notre liberté intérieure
ou nos refoulements ? Ce n'est pas parce que nous nous déclarons libres,
autonomes, sans complexes devant Dieu que nous nous sommes affranchis de toute
contrainte.

Il y a notre envie forcenée d'avoir une valeur reconnue dans et par la société; notre
recherche quasi obsessionnelle de la sécurité et des biens matériels; il y a notre
peur du non-sens de |'existence, de la souffrance, de la mort qui toutes disent notre
besoin d'amour, notre besoin de pardon, tout modernes que nous soyons.

La foi d'Israél ne pouvait concevoir que |'on puisse se présenter devant Dieu sans
s'étre d'une certaine fagcon mis en ordre; c'est-a-dire en ayant recu l'absolution de
ses fautes et en pouvant, par conséquent, envisager l'avenir avec confiance, porté
par la certitude de la bienveillance divine. Et pour obtenir le pardon, il fallait se
soumettre a un certain nombre de prescriptions. Il fallait, entre autres, la présence
d'un prétre, le sacrifice d'un animal.

Et voici que Jésus ne respecte rien de ce savant édifice d'usages et de piété ! II
prononce la, sur le champ, dans l'urgence, la parole de pardon. Mais pour qui se
prend-il ? Tout autant que de pardon et de guérison, c'est aussi de l'identité de Jésus
qgu'il est question ici. Dieu seul peut pardonner le péché : c'est vrai. Et voici qu'il est
en train de le faire a travers la personne de ce Jésus de Nazareth, de celui qui
n'hésite pas a bousculer des siecles de piété et de tradition pour révéler le visage
d'un Dieu proche, d'un Dieu qui prend pitié de ses créatures, d'un Dieu qui pardonne
par pure grace. Et voici qu'il le fait encore aujourd'hui, la, maintenant, pour nous.

Croire que Dieu me pardonne, croire qu'il prononce pour moi sa parole de vie et
d'accueil, croire qu'il m'aime avec mes faiblesses, mes erreurs, croire, tout
simplement. Je ne le peux que si je comprends ce qui arrive a ce paralysé, a cet
homme qui se leve et qui repart en portant son brancard, retrouvant sa place dans
la communauté humaine, je ne le peux que si je comprends cela comme un symbole
de ce qui est peut-étre en train de m'arriver.

Je découvre que j'étais paralysée, clouée sur un brancard de préjugés, d'idées toutes
faites, entravée dans mes rapports compliqués avec Dieu, les autres et moi-méme.
Et soudain, je me releve, je retrouve ma vie, elle m'est rendue sous l'effet d'une
parole libératrice. Je découvre que Dieu est celui qui donne un vrai sens a la vie et
gui me donne le go(t de I'assumer vraiment.

Jour apres jour, Jésus est celui qui vient chez nous, a la maison, pour annoncer la
parole et nous libérer, dans la foi, de tout ce qui nous pese et nous fait mal. Cela, je



le crois.

Amen !



