
Le courage de la confiance 
3 décembre 2000
Temple de Saint-Gervais, Genève
Henry Mottu

Il y a un peu plus d'un an, il m'est arrivé de faire l'une des expériences les plus
profondes de ma vie. Devant y donner une conférence, j'ai visité les établissements
hospitaliers de la Fondation John Bost, dans le village de La Force, en Dordogne, près
de Bordeaux. Jamais je n'oublierai ces instants. Plus de 1000 résidents handicapés,
dont plus de 600 n'ont pas de langage verbal, y vivent, entourés avec un
dévouement admirable par quelques centaines de soignant(e)s. John Bost, pasteur
issu du Réveil, mouvement de la première moitié du XIXe siècle qui ranima la vie
spirituelle au sein du protestantisme de langue française, fondait en 1848 ce que
l'on appelait alors les " Asiles de la Force ". Il n'existait pratiquement rien à l'époque
pour les handicapés mentaux. Or, Bost s'était donné ce mot d'ordre : "Ceux que tous
repoussent, disait-il, je les accueillerai au nom de mon Maître.".
Trois principes simples animent cette œuvre :
1) on n'enferme pas les malades, mais au contraire on les intègre dans un tissu
social;
2) on s'attache à soigner l'ensemble de la personne, y compris par des moyens
thérapeutiques non-verbaux;
3) l'état du malade peut évoluer, il a une âme.
"Ceux que tous repoussent, je les accueillerai au nom de mon Maître.". Voilà un
premier lieu de l'action sociale de l'Eglise : accueillir, soigner, protéger ceux et celles
que la société rejette, en les considérant comme des déchets, des sous-hommes.
John Bost a vraiment innové en bâtissant un lieu original d'accueil et de réconfort.

L'un de ces innovateurs précisément fut, plus près de nous, le fondateur spirituel du
Centre Social Protestant à Genève, le pasteur Raynald Martin. Les activités
innombrables du CSP sont bien connues, mais n'oublions pas qu'il fallut au départ,
en 1954, un authentique visionnaire pour écouter les besoins, prendre les bonnes
décisions et montrer le chemin. Raynald Martin disait de lui-même : " J'ai aimé
prendre des risques et faire des choses un peu folles. ". Son témoignage est clair : "
Les tensions, les drames qui se déroulent un peu partout m'inquiètent forcément.
Nul ne peut être indifférent à cet enfantement, souvent sanglant, d'une nouveau

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2000-12-03/le-courage-de-la-confiance


monde. Mais je suis un homme de foi. Je crois en l'action du Saint-Esprit, qui agit au
coeur de l'homme pour briser les fanatismes et les haines. Je ne suis pas naïf ou
faussement idéaliste ; simplement, je connais la valeur de l'espérance. Et je veux
croire. Pour ceux qui n'y parviennent pas. " Voilà un deuxième lieu d'Eglise : le
Centre Social Protestant, lieu d'écoute et d'entraide pour tout être humain,
socialement ou personnellement en panne, en manque d'argent, en manque
d'amour.

Voici enfin une femme, une théologienne laïque, Madeleine Barot. S'il y a un mot qui
la caractérise, c'est bien celui de "solidarité ". D'abord archiviste à l'école française
de Rome, militante de la Fédération universelle des étudiants chrétiens, elle
s'engage à la CIMADE Comité Inter-Mouvements Auprès des Evacués, dans le sud de
la France de l'époque, pour résister au nazisme et venir en aide très concrètement
aux réfugiés, dont beaucoup de Juifs, dans les camps d'internement du régime de
Vichy. Après la guerre, Madeleine Barot est appelée en 1953 par le Conseil
oecuménique des Eglises à promouvoir "le dialogue entre hommes et femmes dans
l'Eglise et la société ". En pèlerin infatigable, elle n'aura de cesse de lutter pour les
droits de la personne, de toute personne, pour les travailleurs migrants, contre la
torture (l'ACAT) et le mal-développement.
Troisième lieu d'action sociale de l'Eglise : défendre, sur le plan international, les
persécutés fuyant la guerre et la dictature ou une situation politique et économique
intenable. Qu'on se le dise : aucune nation civilisée - dont la Suisse - ne saurait
affaiblir, relativiser ou contourner le droit sacré de l'asile.
Trois lieux, trois hauts lieux d'action chrétienne : un lieu thérapeutique auprès des
handicapés (la Fondation John Bost), un service social auprès des plus démunis (le
CSP), une institution internationale pour la défense du droit d'asile (la CIMADE).

Et nous maintenant ? Et toi, et moi ? Que faisons-nous ? Que devons-nous faire ? Ne
faisons-nous pas quelques complexes par rapport à ces grands personnages, à ces
visionnaires actifs, à ces prophètes en leur temps ? Nous nous sentons bien petits
face à eux... Et Jérémie ? Qu'attend-il de nous ? Que nous veut-il avec sa prédication
enflammée contre l'injustice sociale de son temps? Viendrait-il lui encore nous
culpabiliser, comme si nous ne nous sentions pas coupables de toute façon ? "
Améliorez votre conduite, votre manière d'agir" : n'avons-nous pas entendu cela
100'000 fois ? "N'opprimez pas l'étranger !" : "Ah, Monsieur le Pasteur, vous n'allez
pas faire de nouveau de la politique !" "Ne répandez pas du sang innocent en ce
lieu" : cela ne nous concerne pas nous ici, mais d'autres nations et d'autres peuples



qui s'entre-tuent hélas loin de "chez nous " pour ce Lieu précisément, le Temple de
Jérusalem. N'avons-nous pas envie de rétorquer au prophète : "Cher Jérémie, nous
avons compris : nous sommes mauvais, injustes, coupables, bourrés d'or et
d'argent, mais cela, nous le savions déjà, et c'est pourquoi nous t'entendrons là-
dessus une autre fois. Fermons le poste de radio Dieu-je-sais-tout-et-je-vois-tout!"

Mais quelle est la question que nous pose le prophète ? La vraie question ? Répéter
que nous sommes coupables ? Proclamer le jugement de Dieu ? Faire la distinction
entre un culte véritable et un culte faussé ? Opposer la foi à la religion? Rappeler la
permanence de la Loi de Dieu ? Oui, il y a bien de tout cela dans cette prédication
de Jérémie sur le parvis du Temple de Jérusalem. Mais il me semble que la question
critique, et aussi constructive, que nous pose Jérémie est celle de la CONFIANCE. En
quoi, en qui placez-vous votre confiance? Dans une Terre ? Dans un Temple ? Dans
les institutions du passé, celles qui ont été bâties par d'autres que vous, ou en Dieu
et en Dieu seul ? Vous avez eu vos John Bost, vos Raynald Martin, vos Madeleine
Barot, vous avez vos grands noms, votre tradition, vos hauts lieux, mais qu'en
faites-vous aujourd'hui?

Il y a là une menace et un combat spirituel. Une menace d'abord, qu'il ne faut pas
édulcorer. Jérémie annonce ni plus ni moins la fin de Jérusalem, à moins que ses
habitants ne changent de conduite. Il va jusqu'à comparer le sort de Jérusalem à
celui de Silo, un lieu de culte prestigieux de cette époque ancienne, rasé par les
Philistins quelques centaines d'années auparavant. "De la même manière que j'ai
traité Silo, je traiterai la maison sur laquelle mon nom est invoqué.". Qui peut
prétendre lire l'avenir ? Nous ne savons pas si les organismes, pour lesquels ont
lutté nos pères et nos mères, ont encore un avenir. Nous ne savons pas si notre
Eglise, "la pauvrette Eglise", comme disait Calvin survivra. Nous ne savons pas ce
que nous réserve l'avenir. L'angoisse s'empare parfois de nous. Et si toutes ces
choses, auxquelles tenaient les générations qui nous ont précédés, ne subsistaient
pas non à cause de la guerre, de la violence, mais à cause d'une molle indifférence
qui finit, comme on dit, par "laisser les choses aller" ? Le protestantisme ne risque
pas de mourir par persécution, mais par endormissement.
Mais le plus important combat à mener, c'est le combat spirituel. Jérémie ne
considère pas que le péché du peuple entraîne automatiquement la punition divine.
Il intercède au contraire pour son peuple - même si Dieu le lui interdit (v. 16 : "Toi,
n'intercède pas pour ce peuple" et lutte donc à ses côtés pour qu'il vive dans la
justice. Jérémie est ce prophète qui a parlé à Dieu au nom de son peuple pour tenter



de lui épargner l'issue fatale. Ce n'est pas le ressentiment qui le motivait, mais un
amour exigeant.
En réalité, le prophète distingue la vraie, l'authentique confiance de la fausse. La
fausse confiance est celle qui nous incite à faire confiance à des institutions qui, en
soi, assureraient l'avenir. "Le Temple de l'Eternel ! le Temple de l'Eternel ! le Temple
de l'Eternel ! Il est ici. " On se fie alors à des paroles fausses, on se berce d'illusions,
on se livre à des espérances trompeuses, et l'on finit, pour se rassurer, par
confondre le temporel et le spirituel, les choses qui passent et les choses qui
demeurent. L'angoisse a toujours été mauvaise conseillère. Les habitants de
Jérusalem avaient peur et ils avaient raison d'avoir peur. Or, ils oubliaient que c'est
la Personne qui est sacrée, toute personne et non le Temple en soi, fut-il le Temple
de Jérusalem! Il n'y a pas une Terre promise, mais c'est toute la terre qui est
promise. N'oublions pas l'essentiel : la vraie confiance ne consiste pas à se fier à des
lieux, même à des hauts lieux de spiritualité et d'entraide, comme s'ils étaient
éternels, mais elle consiste à mettre et remettre toujours à nouveau ces lieux au
service du Nom du Dieu vivant et par conséquent au service du "droit entre un
homme et son compagnon", comme dit le texte lui-même. Jérémie en appelle au
courage de la confiance. Non pas : tu dois ! mais : tu peux ! Sans ce courage-là, le
courage de la confiance, il n'y aurait eu ni John Bost, ni Martin, ni Madeleine Barot!

Confiance en nous-mêmes, confiance en Dieu, confiance dans les autres, n'est-ce
pas cela dont nous avons le plus besoin? Sans cette sorte d'élan intérieur, de
jubilation, d'énergie, rien de bon ne sortira de nous. John Bost, Raynald Martin,
Madeleine Barot ont fait quelque chose de leur vie. Toi aussi, tu peux faire quelque
chose de ta vie. Nous pouvons retrouver la confiance, ce sentiment fondamental
sans lequel rien de grand, rien de beau, rien de durable ne peut être fait dans ce
monde. Confiance ! Emouna en hébreu! Laissons Dieu revenir à nous pour nous
éclairer, lâchons prise pour le laisser accomplir son oeuvre secrète, laissons Dieu
être Dieu pour nous, comme Il l'est devenu en Jésus, le Christ, lui qui a chassé les
marchands du Temple, afin d'y faire entrer les aveugles, les boiteux, les enfants que
nous sommes. Par la bouche des tout-petits, tu t'es préparé une louange. Ne crains
pas, crois seulement !

Amen !


