Laissons-nous habiter par la flamme de
l'espérance

10 décembre 2000
Temple des Paquis
Félix Moser

" Ou habites-tu ? " Pour entrer en contact avec quelgu'un que nous ne connaissons
pas tres bien, la question est on ne peut plus naturelle. En effet, nous sommes des
gens de lieu. Nous avons planté nos racines dans une terre, qui, avec le temps,
devient un peu la nétre. Nous vivons avec les gens d'une ville ou d'un village aux
rythmes de leurs fétes et de leurs coutumes; nous prenons leurs habitudes. Nous
nous tissons un réseau de connaissances et d'amis. Il n'est jamais facile alors de
déménager, de quitter des paysages familiers et des gens auxquels on s'est attaché.
" Ou habites-tu ? " La lettre de ce dimanche s'adresse précisément a des gens qui ne
peuvent que répondre ceci : nous habitons loin de chez nous, trées loin, dans un
endroit que nous n'avons pas choisi. Nous nous sommes déportés. Et j'aimerais alors
donner deux ou trois précisions autour de cette situation d'exil. Les destinataires de
la lettre écrite par Jérémie n'avaient qu'un tres mince espoir de revoir un jour leur
pays. Ces déménagés de force sont assignés a résidence. Les conditions dans
lesquelles ils vivent sont difficiles certes, mais pas catastrophiques. De fait ce ne
sont pas de véritables " déportés ". Ce mot éveille, en nous, les images d'un
internement et d'un dénuement total. Contrairement aussi a ce que nous imaginons
spontanément, les personnes déplacées dont il est question dans cette lettre sont
des personnes socialement privilégiées. Vivent en exil a Babylone ceux et celles qui,
dans leur pays d'origine, en Israél, avaient le pouvoir politique : le roi et la reine et
tout leur staff. Vivent en exil également, des forgerons, des officiers du génie, bref
tous ceux qui pouvaient enrichir les Babyloniens. En somme, notre texte mentionne
un des premiers transferts de matiere grise et de technologie.

Mais la richesse et la connaissance ne préservent pas d'une crise profonde. L'exil
comporte aussi dans la Bible une dimension spirituelle; il joue le réle de révélateur. Il
devient une sorte de lieu-test qui pousse ceux et celles qui le vivent a s'interroger
sur la solidité et la pertinence de leur foi. Dans ce monde étranger, ces exilés ne
savent plus quelle place ils doivent occuper et quels comportements adopter. lls ne


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2000-12-10/laissons-nous-habiter-par-la-flamme-de-lesperance
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2000-12-10/laissons-nous-habiter-par-la-flamme-de-lesperance

peuvent déployer toute leur personnalité. lls n'osent pas vivre leur identité
collective, en particulier les exilés ne sont pas respectés dans |'expression de leur
vie de foi.

A cette difficulté de trouver une juste place et un comportement ajustés, s'ajoutent
alors l'indécision et le doute. Devant la multiplicité des propositions religieuses, les
exilés ne savent plus qui croire; ils ne savent plus que croire. lls oscillent ainsi entre
I'enthousiasme et I'abattement. Victimes de leur crédulité, ils sont préts a se laisser
bercer par les sirenes optimistes des prophetes les plus enthousiastes qui annoncent
un paradis. Ou , au contraire, ils sont préts, victimes de leur abattement, a se laisser
impressionner par les prophetes, oiseaux de malheurs, qui annoncent des
catastrophes imminentes. La réponse de Jérémie se démarque a la fois des
optimistes impatients et des pessimistes découragés.

Jérémie dénonce d'abord les doux idéalistes qui ravivent le réve d'un passé enjolivé
ou qui font miroiter un avenir radieux et immédiat. Jérémie va combattre de toutes
ses forces ces marchands d'illusion. L'attente sera longue, nous dit-il : " septante
ans " précise le texte. Le chiffre a une portée symbolique, la méme que cette
deuxieme bougie de la couronne de I'Avent, déposée sur cette table : I'attente est
longue, il faut garder patience.

Mais avec la méme vigueur, avec la méme énergie, Jérémie se démarque de celles
et ceux qui sont découragés, de tous ceux et celles qui baissent les bras. L'attente
ne sera pas vaine. il faut garder espoir.

Car l'indécision et les doutes qui habitent les contemporains de Jérémie paralysent
aussi leurs actions et les cantonnent dans le role de spectateurs passifs. A quoi bon
entreprendre quelque chose ?

Au ccoeur de cette crise des croyances et de I'engagement, le prophete invite a un
changement de perspective. Il déplace les points de vue et pour cela il commence
par transformer les questions, nos questions.

Il ne demande pas : " Ou habitez-vous ? " Il ne le sait hélas que trop bien ! Il
demande aux gens auxquels il écrit : " Comment habitez-vous ? ", voila
I'interrogation qui tisse la trame de cette lettre écrite pour des contemporains
déboussolés.

Comment vis-tu dans un temps, dans un lieu que tu n'as pas choisi ?

Les propos de Jérémie sont aux antipodes de toutes les jérémiades. Le prophéte a
connu le mal-étre, le doute et I'indécision; il a traversé l'incertitude et I'angoisse, et



cette traversée difficile donne encore plus de force a son appel : construisez des
maisons, installez-vous, plantez des jardins, ayez des enfants et lorsque les temps
seront arrivés, mariez vos propres enfants. Voyez cette succession de verbes. Il sont
d'une tranquille assurance; ils attestent d'une solidité et d'une force surprenante.
Nous sommes bien dans I'appel a la vie, dans I'augmentation et non pas dans les
diminutions. Message de santé qui nous invite a nous engager la ou nous sommes.
Nous sommes invités a faire avec la réalité telle qu'elle est et telle qu'elle est
aujourd'hui ici, maintenant. La vertu de Jérémie dans ce texte, c'est la vertu du
possible. Et pour cela il faut quitter les enthousiasmes éphémeres et affronter la
durée. Jérémie nous invite " a faire avec ". " Faire avec " : les données et les
parametres de la réalité tels que nous les percevons. " Installez-vous ", demande
Jérémie ; donnez-vous le temps de vous engager, avec les moyens qui sont a
disposition; oeuvrez dans cette époque, avec les techniques que vous possédez. Par
exemple, si les emails sont utiles pour mener une action efficace, pour plus de
justice, alors utilisez les e-mails.

Appelés a travailler dans le temps, nous voici appelés a travailler aussi avec le
temps. Le temps peut devenir notre allié; il n'est pas toujours notre ennemi. Ce
passage de la Bible introduit donc de I'objectivité dans notre engagement : nous
nous battons pour des valeurs et des causes qui nous dépassent. Le message de ce
dimanche est libérant puisqu'il ne fait pas dépendre la réalisation de nos
entreprises, de nos sentiments, de nos impressions. Ces derniers sont forcément
versatiles, passagers. Non, les fidélités s'écrivent par-dela les sentiments et les
impressions. Elles s'inscrivent dans une foi en un Dieu qui dépasse les images que
nous avons de lui. Et tout ce que nous pouvons éprouver et penser n'épuisera jamais
cette réalité du Dieu fidele.

" Soyez soucieux de la prospérité de la ville ou je vous ai déportés. "

Habiter le pays signifie aussi cohabiter pleinement avec ceux et celles que nous
n'avons pas forcément choisis. Vaquer a ses occupations, c'est bien, mais Jérémie va
plus loin encore lorsqu'il pose les bases d'une vie sociale solidaire. Et il nous rappelle
en quoi consiste cet étre ensemble.

Avant d'étre un devoir, la solidarité est un fait. Nous sommes co-humains, toutes et
tous, nous formons, ici et ailleurs, une méme communauté de destin. Nous sommes
logés a la méme enseigne, embargués sur le méme bateau : " étre solidaire "
signifie " appartenir a un tout ". En ce sens, la solidarité est d'abord le constat d'une
appartenance qui nous échappe. Nous partageons, par exemple, notre immeuble ou
notre lotissement avec des gens qui ne sont pas tous nos amis et pourtant nous y



retournons tous les soirs. Nous travaillons avec des gens que nous n'avons pas
forcément choisis. Nous devons ceuvrer avec les personnes telles qu'elles sont et
non pas telles que notre imaginaire les faconne.

Nous avons oublié que nous faisons partie d'une méme communauté de destin.
Nous avons oublié que nous étions solidaires de fait. Cette solidarité qui devrait étre
évidente ne I'est justement plus aujourd'hui. Jérémie alors se charge de nous
rappeler cette évidence devenue si peu évidente. Ce qui fait qu'un corps est solide,
c'est I'idée gque toutes les parties se tiennent. Nous avons oublié que la solidarité
signifie la cohésion de I'ensemble.

A I'heure ou pullulent les groupes, les clubs, a I'heure ou fleurissent les
communautés, a I'heure ou se font et se défont les clans et les bandes, en ce temps
des tribus, la cohésion de notre société est menacée. Le prophéte a raison alors, de
nous rappeler que la solidarité, c'est le contraire du choix. Etre solidaires signifie
prendre conscience que nous sommes plongés dans une méme histoire. La
solidarité, c'est I'objectivité. L'écologie et I'économie se chargent de nous rappeler
gue nous sommes liés les uns aux autres. Nous savons que la condition de notre
propre bien-étre, de notre tranquillité est liée a celle d'autrui. En défendant les
intéréts des autres, je lutte aussi pour ma propre survie.

Mais n'y a-t-il pas dans cette lettre aux exilés et dans ce rappel une loyauté un peu
suspecte ? Franchement, cette collaboration avec ceux qui ont obligé les israélites a
guitter leurs pays ; cette collaboration avec les ennemis n'est- elle pas un peu lache
? C'est ici que I'appel a l'intercession devient capital, car la co-humanité ne suffit
jamais a édifier durablement une société. La logique de I'équivalence ou chacun
trouve son compte restera toujours insuffisante. L'intercession, je veux dire ce
mouvement que j'effectue vers autrui et pour autrui devant Dieu, ce mouvement est
essentiel a la construction d'une société plus juste et plus humaine. Et toute
I'audace de Jérémie dans ce passage est précisément de rappeler a cette poignée
d'exilés qu'il ne suffit pas de coexister pour ceuvrer a la prospérité de la ville. Il s'agit
aussi de prier pour elle. " Priez pour elle, oui dans sa paix, la paix sera pour vous "
traduit André Chouraqui. Nous sommes appelés a prendre soin d'autrui, a avoir souci
de l'autre. Et en ce sens |'acte d'intercéder est difficile, car la priere devant Dieu
pour autrui commence par aiguiser notre conscience ; elle marque en nous une
douleur que nous voudrions naturellement éteindre. L'intercession avive en nous la
conscience du malheur des autres et leurs situations de détresse. L'intercession est
difficile aussi parce gu'elle nous rappelle que celles et ceux pour qui nous prions ont
besoin de notre temps, de notre générosité. Intercéder nous engage, aupres de



celles et ceux qui ne nous sont pas d'emblée proches, que ce soit du point de vue
des sentiments ou de la géographie. Souvent nous intercédons pour des gens que
nous ne connaissons pas directement. Qui parmi vous, avant ce dimanche 10
décembre, connaissait Andrey Klimov, dissident biélorusse, pour qui les Eglises nous
invitent a prier et agir ?

Jérémie va ouvrir encore une autre facette de l'intercession :lorsqu'il demande de
prier pour les habitants de la ville, il demande de prier en fait, pour ceux qui sont la
cause de l'exil. Et il n'est donc pas surprenant que nombre de commentateurs ont vu
dans ce passage une des origines possibles de la priere pour les ennemis.

Reste, si nous suivons le fil du texte, le plus important : En vérité ce n'est pas a nous
d'habiter. En vérité, nous devons nous laisser habiter : laisser venir du plus profond
de soi-méme cette petite flamme de I'espérance. Tout, absolument tout, vient de la.
"Vous me rechercherez " dit le Seigneur " et vous me trouverez, vous me
chercherez du fond de vous-mémes et je me laisserai trouver par vous. On peut "
traduire " sans hésiter " je vous habiterai, je vous restaurerai ".

Amen !



