
La figure du bon berger 
17 décembre 2000
Temple de Saint-Gervais, Genève
Thierry Delay

La métaphore du berger utilisée par Jésus, telle qu'elle nous est rapportée par
l'évangile de Jean est sans doute bien connue. Pourtant elle soulève au moins deux
difficultés non négligeables :
La première, c'est qu'il est certainement de plus en plus difficile pour nos
contemporains de saisir toute la portée de cette figure du berger dans une société
où les bergers ne sont plus vraiment présents dans le paysage. Certes, l'actualité
récente avec la réapparition du loup en Valais a replacé momentanément toute
cette problématique des troupeaux de moutons qui se font attaquer et leurs bergers
qui doivent trouver le moyen de les protéger sur le devant de la scène. Mais il n'en
demeure pas moins que ces images ne font plus vraiment partie du vécu quotidien
de la plupart des habitants de nos cités. Et c'est à se demander dans le fond si le
terme de " pasteur " qui désigne les ministres du culte dans nos Eglises est toujours
approprié et compréhensible parce que, faisant référence à une situation qui si elle
était très parlante dans le contexte d'une civilisation rurale, n'est plus aussi
pertinente dans notre monde urbanisé...
La deuxième difficulté, c'est cette image du troupeau qui, de nos jours, a pris un
sens plutôt négatif, mettant l'accent sur une conception " moutonnière " de l'Eglise
qui tend à minoriser les fidèles. Ce sont là des images non dénuées de danger,
puisqu’elles peuvent être utilisées pour renforcer un cléricalisme jamais
complètement évacué. C'est un danger déjà perçu par Martin Luther qui, s'il
reprenait cette conception de l'Eglise-troupeau, relevait que les chrétiens n'avaient
pas à se comporter comme des brebis passives, mais qu'ils étaient appelés à faire
œuvre de discernement à l'égard de leurs pasteurs et à juger ce qui leur était
enseigné.

Tout ceci doit nous rappeler l'importance qu'il y a de toujours bien situer à nouveau
le contexte des écrits bibliques afin de ne pas se méprendre sur leur signification et
d'aller au-delà des difficultés que ces textes peuvent soulever. Ainsi il est sans doute
possible de mieux comprendre ce que cette métaphore du berger peut signifier.
Jésus l'utilise alors que ses auditeurs peuvent saisir immédiatement de quoi il parle.

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2000-12-17/la-figure-du-bon-berger


Ce n'est pas par hasard qu'il s'identifie à un berger. Dans la Bible comme d'ailleurs
dans le monde antique, le berger est l'image du chef, du leader, celui qui guide et
qui est responsable du troupeau, mais il est aussi celui qui vit en marge : rappelons-
nous en ce temps de l'Avent que c'est justement à des bergers que l'ange annonce
en premier la naissance du Christ. Si Jésus applique cette image à lui-même, c'est
qu'elle lui permet d'exprimer comment Dieu se tient présent auprès de nous dans sa
personne, comme celui qui nous aime et qui prend soin de nous.
Jésus dit : " Je suis le bon berger ", le terme grec signifie aussi " beau ", non pas pour
exprimer la beauté ou la bonté spécifique de Jésus, mais pour qualifier la
compétence dans l'exercice du métier. Et Jésus va expliciter ceci en contraste avec
deux autres images, révélatrices de comportements très différents : celle du
mercenaire et celle du loup.
Deux figures qui représentent des manières d'agir qui sont à l'opposé de celle que
Jésus adoptera. Le mercenaire, c'est le berger à gage celui qui n'est qu'un salarié,
pas foncièrement attaché aux brebis dont il a la charge. Lorsqu’une difficulté
survient, à l'heure du danger, il abandonne le troupeau pour sauver sa peau.
Sous cette figure, on peut clairement voir une allusion à certaines personnes à qui
sont confiées des responsabilités politiques, économiques ou religieuses, des
personnes qui sont légitimement en place, mais qui dans des temps de crise, aux
jours mauvais, deviennent par lâcheté complices des puissances de destruction
qu'elles laissent agir sans avoir le courage de les combattre. Ce sont tous ceux qui
baissent les bras, refusant d'assumer leurs responsabilités et qui ont pour seul souci,
celui de préserver leurs propres intérêts. Les exemples, hélas, ne manquent pas et
chacun parmi vous pourrait aisément en citer un certain nombre.
Quant au loup, il figure bien évidemment les violents, quels qu'ils soient, qui
attaquent, dispersent et détruisent la communauté (du plus petit au plus grand
groupe, communauté locale, cité, groupe ethnique, nation, etc.) Ces deux figures
font écho à l'oracle du prophète Ezéchiel, ces paroles très dures qui dénoncent
l'attitude des responsables du peuple d'Israël qui n'ont pas été de bons bergers, qui
n'ont pas pris soin de ceux qui leur avaient été confiés.

Ainsi contrepoint se dessine la figure du bon berger, qui trouve elle aussi une
référence dans le message du prophète (Ez 34, 23) : Voici le berger authentique,
celui qui est attentif à ceux qui lui sont confiés et comme le déclare Jésus, qui est
prêt à donner librement sa vie pour eux. Le texte de l'Evangile précise que ce berger
connaît chacun, non pas de façon purement intellectuelle (il ne s'agit pas d'une
connaissance spéculative), mais qui aime celles et ceux vers qui il a été envoyé et



cet amour suscite en retour la confiance. Ainsi ceux et celles qui écoutent sa voix
peuvent alors le reconnaître comme guide et compagnon.
Au travers de cette image, Jésus se révèle donc comme celui en qui nous pouvons
placer entièrement notre confiance (ce qu'exprime à sa manière si admirablement la
cantate de Bach), en qui nous pouvons remettre nos vies. Et c'est par lui, dans cette
rencontre que nous avons dès lors accès à Dieu, un Dieu qui nous rassemble dans
son amour, qui nous conduit et qui fait route avec nous et nous guide sur le chemin
de la vie, comme un berger totalement dévoué aux siens (figure évoquée par le
Psaume 23).
Si cette métaphore du berger veut nous révéler l'amour de Dieu pour nous et
comment il se manifeste dans la personne de Jésus comme celui qui prend soin de
nous, elle a aussi une portée plus vaste qui rejoint ce qui concerne chacune de nos
vies et la manière dont nous vivons nos relations aux autres : cela parce que nous
sommes constamment menacés de sombrer dans l'un ou l'autre des travers mis en
lumière par les figures du mercenaire et du loup.
Soit en voulant en rester à des relations de pure fonction et d'indifférence, sans
témoigner aucune considération, aucun attachement aux autres, soit en voulant leur
dicter des ordres tyranniques et s'imposer par la violence en détruisant alors toute
relation, toute forme de confiance. Ce sont là deux attitudes qui rendent impossible
la vie ensemble, qui empêchent toute vie communautaire.
Si Jésus choisit de s'identifier à la figure du bon berger, c'est pour nous appeler à
vivre, sous sa conduite, dans une nouvelle relation qui s'enracine dans l'amour de
Dieu. Il a donné librement sa vie pour que celle-ci puisse croître en nous et que nous
puissions devenir à notre tour compagnons de route et guides les uns pour les
autres, pour transformer notre manière d'être avec celles et ceux avec qui nous
vivons.

A travers cette image concrète, prise du quotidien, Jésus vient nous dévoiler le
chemin à prendre (il ne fait pas de grande théorie); il nous révèle aussi ce que nous
pouvons faire les uns pour les autres sur cette terre.
Grâce à la confiance que nous pouvons offrir, grâce à l'amour reçu et présent en
nous, nous pouvons éveiller, susciter, faire croître dans le cœur d'une autre
personne tant de cette richesse de confiance et d'amour que Dieu nous a donnée, et
qu'aucune puissance en ce monde ne peut anéantir totalement. Oui, partout où nous
nous accompagnons les uns les autres, nous rendons tangible et manifeste une
certitude qui, dans la foi, a la capacité de révéler à nous-mêmes et aux autres le
sens de la vie.



Et lorsqu'un jour on nous demandera ce qu'il en fut de notre existence, ce que nous
avons fait et ce pourquoi nous avons vécu, il nous faudra sans doute faire le
décompte des moments où nous nous sommes dérobés, par faiblesse, par lâcheté,
par ignorance ou encore par souci de confort, il nous faudra avouer les prétextes
derrière lesquels nous nous sommes cachés.
Mais, espérons-le, nous pourrons également répondre que nous avons tenté d'être
attentifs à ceux et celles qui vivent à nos côtés et pour qui nous avons essayé
d'incarner un tant soit peu cette figure du bon berger, car tous nous sommes frères
et sœurs sous la conduite de Celui qui nous précède et que nous suivons dans
chaque geste d'amour fraternel que nous pouvons poser.

Amen !


