Notre espoir est de suivre Jésus

4 mars 2001
Cathédrale Saint-Pierre, Geneve
William McComish

Aujourd'hui j'ai choisi la parabole de Jotham, la parabole des arbres pour commencer
notre série de prédications. La parabole, peut-étre que vous ne la connaissez pas !
Vous étes peut-étre méme surpris qu'il y ait des paraboles dans I'Ancien Testament
et pourtant c'est exactement le mot que la Septante (version grecque et tres
ancienne de I'AT) utilise en parlant de cette histoire : I'histoire des arbres qui
décident de choisir un roi quand visiblement ils n'en ont pas besoin ; les arbres qui
décident de choisir un pouvoir, une puissance quand ils n'en pas besoin.

Et apres 3'000 ans, cette parabole résonne comme une parabole contre le pouvoir,
contre l'injustice, contre la corruption du pouvoir, le pouvoir et la violence, utiliser
les uns contre les autres depuis le début de I'humanité. Des paraboles, il y en un
certain nombre dans les Ecritures, pas seulement celles de Jésus, mais aussi
paraboles des rabbins, mais encore paraboles de Platon, de Socrate et surtout
d'Aristote qui a recommandé cette méthode d'enseignement. Mais ici nous avons
I'histoire de Jotham, I'épouvantable histoire de Jotham, qui ressemble plutot aux
histoires d'Hérodote gu'a celles de I'Ancien Testament parce que c'est au sujet de
Jotham, garcon qui vient d'une famille massacrée par un demi-frere, qui arrive a
donner une prophétie d'un rocher sur le mont Garizim, au-dessus de la ville de
Sichem et qui utilise la parabole pour expliquer leur culpabilité et les dangers qui
guettent les habitants. Et en fin de compte a la fin du chapitre 9, que se passe-t-il, la
prophétie de Jotham se réalise !

Que s'est-il passé ? Jotham est un fils de Gédéon. Gédéon vous le connaissez : il
avait régné 40 ans. Maintenant il est mort, agé et paisible. Il n'était pas question
d'hérédité, il n'y avait pas de monarchie. Les gens en temps de guerre choisissaient
leurs chefs et parmi la descendance de Gédéon, il y avait des ambitieux, et le plus
ambitieux de tous était un certain Abimélec, un demi-frere des autres fils de Gédéon
et d'une concubine venant de Sichem. Apres la mort de Gédéon, il massacre toute la
famille de Gédéon, sauf Jotham qui s'est caché et a pu ainsi s'échapper.

Mais puisqu'Abimélec a massacré sa propre famille avec I'aide des gens de Sichem,
Jotham prononce une parabole que le peuple de Sichem a pu entendre haut et clair :


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2001-03-04/notre-espoir-est-de-suivre-jesus

les gens de Sichem ont décidé de choisir un roi, Abimélec et ils n'en pas besoin. Et
ce que Jotham est en train de souligner a la fin de la parabole c'est le danger de
leurs actes pour le peuple de Sichem et pour Abimélec lui-méme. Il dit dans la
derniere phrase : "Si vous voulez vraiment me choisir comme roi venez vous placer
sous mon ombre", or il n'y a pas d'ombre de la part des ronces, pas d'ombre qui en
vaille la peine en tous cas. Ce qui veut dire que la protection du peuple de Sichem
par Abimélec est completement illusoire ! Et puis " si vous ne le faites pas, gqu'un feu
jaillisse de mes épines et brlile méme les cedres du Liban " gu'est-ce que cela
signifie : c'est comme pour n'importe quel incendie d'une forét mal entretenue en
saison de sécheresse, le feu dans les ronces s'étend a toute la forét, vous le voyez
chaque année dans les régions de la Méditerranée.

Si les habitants de Sichem sont vraiment fideles a Abimélec, leur partenaire dans le
crime et dans le massacre de sa propre famille, la protection de celui-ci n'est pas du
tout sérieuse. Et si les habitants de Sichem ne sont pas loyaux envers Abimélec, il va
causer leur ruine. Et que va-t-il se passer en fin de compte, je vous épargne les
détails. Lisez-les pour vous-mémes au chapitre 9 du Livre des Juges, c'est trés
édifiant. Sichem est pris et massacré par Abimélec et ses amis, Abimélec essaie
d'étendre son pouvoir plus loin et que se passe-t-il : il se fait tuer ! Alors cette
mauvaise action des gens de Sichem et d'Abimélec est fatale a tous les acteurs en
place ; ce pouvoir qu'il n‘aurait jamais di chercher, le pouvoir que les gens de
Sichem n'auraient jamais di encourager, soutenir, tout cela était tellement vraiment
mauvais. La parabole de Jotham vient en guise d'avertissement : ce n'est pas
I'olivier, ce n'est pas la vighe, ce n'est pas le figuier, mais ce sont les ronces qui
constituent le danger.

Et pour la 2e tentation, Jésus se fait montrer tous les royaumes du monde, toute la
richesse, le pouvoir, la puissance, la tentation de tous les dictateurs. Et Jésus est
tenté ! Quelle tentation de régner sur tout le monde, tous les pays, tous les peuples,
tous les continents. Jésus refuse en utilisant une phrase que I'on trouve a deux
reprises dans le Deutéronome aux chapitres 6 et 10 : " L'écriture déclare : " Adore le
Seigneur, ton Dieu et sers-le, lui seul. " Voila résumé le but de I'humanité. C'est la
seule ambition Iégitime de I'homme, ce n'est pas de régner sur les autres, de les
dominer. C'est ce qu'avait compris Jotham, c'est ce qu'avait compris Jésus : le
pouvoir corrompt. Si on recherche le pouvoir, on devient corrompu. Je ne parle pas
de toutes les formes de pouvoir, pouvoir bien dilué dans une démocratie comme la
notre, je parle du pouvoir dans I'état, dans la religion, dans la sexualité, dans les
entreprises, entre les membres d'une méme famille : le pouvoir qui n'était pas



nécessaire pour Sichem ou Abimélec les a ruinés les deux. Si Jésus avait succombé a
la tentation du pouvoir, le pouvoir aurait ruiné la mission sur terre de notre Seigneur
Jésus-Christ. Le pouvoir corrompt. Jotham le savait, Jésus le savait, mais nous, nous
devons |'apprendre chaque jour dans la vie privée, dans la vie économique, dans la
société civile, dans les institutions ecclésiastiques, le pouvoir corrompt.

Les gens ne sont pas nés mauvais, mais ils se laissent détourner par les événements
de la vie et par leurs propres ambitions. Vous voyez cela tous les jours, le pouvoir
utilisé comme moyen de violence par des gens qui ne sont pas autrement
intéressants. Pourquoi les talibans sont-ils en train de démolir les statues des
Bouddhas ? Pour montrer leur puissance. Pourquoi ont-ils voilé les femmes ? Pour
montrer leur pouvoir sur les femmes. Ces gens doivent étre parmi les plus limités
sur la surface de la Terre et les moins intéressants a part leurs kalachnikovs, mais le
pouvoir leur tente.

Manifestation de pouvoir, manifestation terroriste, il y en a beaucoup en ce moment.
Dans mon passé, j'ai connu beaucoup de terroristes, surtout des femmes. Et qu'est-
ce qu'on s'imagine : les poseurs de bombe, les assassins, est-ce qu'on les trouve
sexy, excitants ? Pas du tout, ce sont des gens banals et sans intérét, et c'est
souvent ce genre de personnes qui recherchent le pouvoir, parce gu'elles sont mal
dans leur peau, parce qu'elles n'ont pas d'autres possibilités de se manifester dans
la vie et qu'elles n'ont pas compris que le but de I'humanité comme Jésus disait est
de servir Dieu et lui seul.

Et dans les affaires sexuelles, qu'en est-il? Des histoires de pouvoir. Il me semble
que la prostitution n'est qu'un symbole de pouvoir, du male sur la femelle et que le
viol c'est une forme de pouvoir a peine sexuel, c'est une haine pour la femme.
L'homme qui a peut-étre peur de la femme et veut montrer qu'il est plus fort, que
fait-il ? Il attaque, il utilise un pouvoir. Cela fonctionne de la méme facon pour les
pédophiles : ils ne sont pas attirés par les enfants. Ce sont des gens qui détestent
les enfants et qui pensent que les enfants doivent étre punis. Prostitution, pédophilie
sont autant de formes différentes d'exercer un certain pouvoir.

Ceci est valable a tant de niveaux de la vie humaine. Jésus I'a bien compris. Il a
rejeté le pouvoir sous forme de violence pour dominer les autres. Pourtant il vient
simplement, doucement, pour nous interpeller et pour nous demander de changer
de conduite. Et puis Jotham, Sichem, Abimélec, les criminels qui pensaient que le
pouvoir méritait un massacre, ils sont tombés sous le coup du jugement divin.



Mais je crois que les gens ne sont pas mauvais depuis le début ; ils se laissent
détourner par les événements de la vie et deviennent mauvais. Il y a dans beaucoup
de théologie une idée de péché originel. Personnellement je n'y crois pas, il n'y a
aucun fondement biblique a cette doctrine. C'est une doctrine qui se base sur
guelgues versets bibliques épars, mais devient typique de I'église chrétienne entre
le 4e et le 13e siecles. Cela arrange tres bien une église institutionnelle et
patriarcale pour exercer un pouvoir - un faux pouvoir - comme institution capable
d'accorder le pardon aux gens. Je le répéete I'idée du péché originel n'est pas biblique
: les hommes ne naissent pas mauvais, mais ils le deviennent par leur capacité
d'étre corrompus par leur pouvoir de manipuler les gens autour d'eux et par les
événements de la vie.

Si on est pécheur et on I'est, ce n'est ni a cause du péché originel ni a cause du
diable, mais c'est a cause de notre incapacité a contrbler nos propres désirs et nos
enfers. Croyez-moi : regardez autour de vous : les enfers, ce n'est pas un endroit
sous la terre, I'enfer c'est ici, c'est avec les gens qui crevent du sida, c'est avec les
gens qui sont pris dans les massacres, ce sont les enfants qui ont marché sur les
mines, I'enfer est ici. Et Jésus nous demande de changer de comportement . Et nous
sommes appelés a choisir entre le bien et le mal, entre Jésus et le monde. Nous
n'échapperons pas a notre responsabilité.

Quelle est la conclusion de cette parabole des arbres ? A Sichem, pendant 2 ou 3
ans peut-étre, ils se sont réjouis parce qu'ils ont aidé Abimélec a commettre un
massacre, mais leur protection était une illusion, parce qu'il les a massacrés eux
aussi. Et lui, son pouvoir, sa puissance était aussi illusoire parce qu'il s'est fait tuer
tres peu de temps apres la prise de Sichem. Alors la tentation du pouvoir et sa
corruption, c'est une évidence, mais Jésus résiste et nous encourage a résister nous
aussi, a changer de comportement, a demander pardon pour ce que nous avons
déja fait. Le pardon est la, gratuit et total. Et c'est précisément parce que le pardon
est gratuit et total, qu'il nous est difficile de I'accepter. C'est parce que nous n'avons
pas |I'habitude de choses gratuites dans notre monde. Que devons-nous faire ?
Suivre Jésus, plutot que de suivre nos propres désirs et nos propres ambitions et de
se fier - en nous souvenant de la parabole des arbres - sur cette citation que Jésus
utilise a la fin de sa 2e tentation : "Adore le Seigneur, ton Dieu et sers-le, lui seul."
La et la seulement est notre espoir ; notre espoir est de suivre Jésus dans nos actes,
dans nos pensées et dans nos paroles.

Amen !



