Choisir entre deux absurdités....

15 avril 2001
Temple réformé de Fribourg
Jean-Baptiste Lipp

Priere d'illumination : " Seigneur, elle est incroyable, cette vision de ton sépulcre
vide. Un face-a-face avec quoi ? Devant les bandelettes posées la et devant le linge
enroulé un peu plus loin, de quel effroi n'ont-ils pas été saisis, Pierre et I'autre
disciple ? De quelle foi ont-ils saisi ce qu'ils avaient sous les yeux ? Et nous qui ne
voyons rien, que croyons-nous ? Qui croyons-nous ? En ce matin de Paques,
pourtant, ton évangile est la, tel un parchemin enroulé sous nos yeux, déposé et
livré a notre regard, ce regard avide de vérité ou, au contraire, vidé de toute illusion.
Accorde-nous, Seigneur, l'illumination du regard, la conversion du cceur et le
relevement de la foi. Amen !"

En cette année de coincidence entre la Paque des Orientaux et celle des
Occidentaux, je vous invite a acclamer I'Evangile par le chant d'un alléluia qui nous
vient de I'Eglise orthodoxe de Russie.

Ce n'est pas un récit de Pagues comme les autres récits de Paques ! Alors que les
autres évangiles nous parlent de ces choses a I'occasion du lever du soleil, I'évangile
de Jean nous dit qu'il fait encore sombre. Cela commence dans I'obscurité, dans le
noir d'une nuit qui, hélas, n'a pas encore fini de régner sur le monde. Non, Paques
ne se leve pas automatiqguement avec le soleil ! Non, le retour de la lumiere
n'entraine pas nécessairement la résurrection ! Non, le lever du jour n'est pas de
facto un relevement de la foi ! Ne confondons pas la féte de Paques avec le fait des
paquerettes. Il fait encore sombre, nous dit le texte. Il fait littéralement " ténebre ",
lorsque, "le premier jour de la semaine, a I'aube, Marie de Magdala se rend au
tombeau et voit que la pierre a été enlevée du tombeau." La ténebre couvre encore
la terre en ce premier jour de la semaine, un premier jour qui semble tout destiné a
revétir la méme chape de grisaille que tous les autres. Un premier jour qui semble
annoncer I'éternel retour de tous les autres: des jours sombres et tristes. Flash-back.
Retour au premier chapitre de I'évangile. Tu t'en souviens, Mathaus, quand il est dit
gue " la lumiere brillait dans I'obscurité, mais que I'obscurité ne I'a point recue."

Ja, gerade an diese Worte des Johannes Prologs habe ich gedacht : " In ihm war das


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2001-04-15/choisir-entre-deux-absurdites

Leben, und das Leben war das Licht der Menschen. Und das Licht leuchtet in der
Finsternis, und die Finsternis hat es nicht erfasst.", (Joh I, 4, 5) Auch wenn das Licht
leuchtet, heisst das noch nicht, dass die Menschen es uberhaupt sehen ! Wer hat
denn die kleinen Kerzen bemerkt, die wir mit der Flamme des oekumenischen
Osterfeuers heute morgen in unserer Kirche angezindet haben, ausser diejenigen,
welche an der Ostermorgenfeier teilgenommen haben ? Ich frage mich sogar,
welche Wirkung unsere oekumenische Andacht um das gemeinsame Osterfeuer auf
dem Pythonplatz auf die Oeffentlichkeit gehabt hat. Vieilleicht hat es uns Christen
aller Konfessionnen und aller Sprachen naher gebracht : Katholiken und Reformierte,
Christen westlicher Traditionen und Orthodoxe. Aber sonst...

Qui sait... qui sait si le témoignage que nous avons voulu rendre de notre commune
foi pascale n'a pas eu de I'effet, hier soir, hier ou nous avons allumé un feu de
Pagues sur la place Python... Pour nous, les " oecoconvaincus ", c'était formidable.
Mais pour le public, pour les passants ? La lumiere a beau briller, cela ne signifie pas
pour autant qu'elle soit vue des hommes. Tu as raison. Mais nous - méme nous ! -
nous qui sommes pourtant bien disposés, puisque nous sommes plutot disposés a
croire, que croyons-nous, au fond ? Et puis d'abord, que voyons-nous ? J'allume une
bougie, je vois une bougie.

Wir zinden ein Feuer an, und wir sehen eine Feuer... Das stimmt. Wir sehen, aber
was sehen wir, wenn wir sehen ? Das ist, scheint mir, die grundsatzliche Frage im
heutigen Osterevangelium des Johannes. Mir ist aufgefallen, wie oft die Verben des
Sehens vorkommen. Zuerst Maria von Magdala: sie sah, dass der Stein vom Grab
weggenommen war, schliesst aber gleich daraus, dass Jesus weggenommen wurde;
spater sah der andere Junger die Leinenbinden im Grab liegen, oh ne jedoch
einzutreten, dann ging Petrus hinein und sah das gleiche und dazu noch das
Schweisstuch, schliesslich folgte ihm der andere, sah und glaubte. Sag mir, was du
siehst, und ich sage dir, wer du bist...

Dis-moi ce que tu vois, et je te dirai qui tu es ! Jolie formule, plutot dans le genre
psychologique. J'en ai une autre, elle est plutét dans le genre vaudois : " Quand on
voit ce qu'on voit, quand on sait ce qu'on sait, eh bien, on a raison de penser ce
qu'on pense !"

Sehr richtig, damit sind wenigstens alle einverstanden !

Peut-étre, mais il y a comme un probleme.



Ehrlich ?

Le probleme, c'est qu'au fond, on ne voit pas exactement la méme chose; le
probleme, c'est qu'on ne sait pas non plus tout de la méme maniere et que, pour
finir, eh bien on n'a pas une pensée si unique que ¢a. Heureusement, d'ailleurs !
C'est vrai non ? Regarde : Marie-Madeleine, quand elle voit ce qu'elle voit, conclut au
vol, alors elle s'affole et comme un électron libre, elle va provoquer le choc qui fera
courir Pierre et |I'autre disciple. Pierre, quand il voit ce qu'il voit, eh bien il a vu ce
gu'il a vu. Ni plus, ni moins. Un état des lieux des plus objectifs. Pas d'état d'esprit
disposé a croire, chez lui...

Bist du sicher, dass er nicht geglaubt hat ? Im Lukas Evangelium, heisst es, dass
Petrus "voll Verwunderung uber das, was geschehen war " nach Hause ging (Lk 24,
12b). Er muss doch geglaubt haben. Das haben auch einige Kommentare zu unserer
Geschichte geschrieben : der Glaube von Petrus sei doch vorausgesetzt.

Ils ont des raisons de penser ce qu'ils pensent, les commentaires qui disent que
Pierre a cru devant le spectacle du tombeau vide, des bandelettes et du linge. Pour
ma part, je m'en tiens au silence absolu de notre texte sur ce que Pierre a pensé
devant l'incroyable. Et surtout, je m'en tiens au grand mutisme de I'apbtre, car
enfin, Pierre n'a absolument rien dit dans cette histoire...

Auch der andere Junger hat nichts gesagt.
D'accord, il n'a rien dit, mais il a cru...

Was nutzt sein Glaube, wenn er nichts davon erzahlt. A quoi sert donc sa foi, si,
comme vous aimez tellement a le dire chez les Romands, il ne la " partage " pas!

Ja gut, aber... il y a des choses, .comme cela, qui sont tellement profondes, qu'on ne
peut pas les déballer comme ca, du premier coup, au premier venu; surtout lorsque
ce premier venu risque de ne pas te comprendre...

Der "X-Beliebige", merci bien ! Der "welcher nicht verstehen kann", danke schon !
Meinst du, es gabe Christen erster Klasse, und daneben, die anderen ! Zum Beispiel,

die Welschen, und daneben, wir. Oder die Jungeren, und daneben die Aelteren.

Mais oui, c'est ca, tu m'as tres bien compris: il y a des chrétiens de premiere classe



et puis les autres qui n'arrivent pas a suivre: les enthousiastes et les refroidis, les
spirituels et les rationnels, et on pourrait encore allonger la liste : les Orientaux et
les Occidentaux, les Romains et les non-Romains.

Ja, aber meinst du das ernst ?

Bien s(r que non! Je ne suis pas sérieux. Tu vois bien qu'on est en train de déraper
dans les classifications simplistes et de jouer au mauvais jeu des concurrences
spirituelles.

Ja, wer glaubt zuerst. Wer glaubt am Tiefsten. Wer glaubt am Richtigsten ? Aber das
steck doch irgendwie im heutigen Evangelium, dieser Wettlauf zum Zentrum des
Glaubens, nicht wahr ? Und dieser Wettlauf setzt notwendigerer Weise eine gewisse
Kon-kurrenz voraus.

Oui, bien sir, il y a dans le récit quelque chose de cette course forcément
concurrente a l'essentiel. Il y a toujours eu et il y aura toujours une concurrence
inévitable entre les disciples du Christ et les Eglises qui s'en réclament ! C'est a la
fois tant pis et tant mieux.

Wieso "tant mieux" ?

Eh bien au moins, il se passe quelque chose. Pierre et I'autre disciple font le
déplacement. lIs se laissent déranger. lls se mettent en route. Sie machen sich auf
den Weg. lls auraient pu tout aussi bien rester a la maison, les deux disciples. Ou
alors, fermer le bouton des mauvaises nouvelles de Marie de Magdala : "On a enlevé
du tombeau le Seigneur, et nous ne savons pas ou on I'a mis." Ce sont les seules, les
uniques paroles de notre histoire. A part cette phrase de Marie, rien, nix : pas une
seule autre parole, pas un seul bout de dialogue. Que des mouvements, de I'action,
des faits. Cette histoire serait parfaite pour un film muet. Mais pour un jeu
radiophonigue, pour une prédication dialoguée, il n'y a pas beaucoup de matiere.

Aber gerade das finde ich faszinierend in dieser Erzahlung. Das einzige, was zur
Sprache kommt ist : "Man hat den Herrn aus dem Grab weggenommen, und wir
wissen nicht, wo man ihn gelegt hat. " Wir wissen nicht | Nicht nur die Tatsache,
dass die Leiche Jesu unaufindbar ist macht Maria unruhig, sondern auch noch und
vielleicht am meisten das Fehlen jeder Erklarung. Wenn sie nur die Ursache wusste,
dann konnte sie ein Stuck Trost fur ihre Trauerarbeit bekommen. Z.B. : ich finde ihn



nicht, aber ich weiss, dass er gestohlen worden ist, und wer ihn gestohlen hat und
wo ich ihn vermutlich wiedersehen kann. "Ich weiss nicht." "Wir wissen nicht.". In
diesem Bekenntnis wird die ganze existentielle Frage ausgedruckt.

C'est profond, ce que tu viens de dire: dans ces quelqgues mots "Nous ne savons
pas", dans ces quatre pauvres mots, eh bien ce sont toutes nos questions, nos
errances et nos désespérances qui sont exprimées; ce sont toutes nos inquiétudes
et nos rages de ne pas savoir qui sont comme récapitulées. " Je ne sais pas pourquoi
l'accident a eu lieu. Je ne sais pas pourquoi il m'a dit ca. Je ne sais pas ce qui m'a
poussé a prendre cette décision. Je ne sais pas pourquoi j'ai perdu la foi "

Ich weiss nicht, warum ich krank geworden bin. Ich weiss nicht, warum ich meine
Stelle verloren habe. Ich weiss nicht, wer mein Vater ist. Ich weiss nicht, ob Gott
existiert.

Et les disciples non plus ne savent pas, lorsqu'ils se mettent a courir. Et quand nous
nous mettons a courir dans nos tétes, nous ne savons pas non plus. C'est
I'inquiétude. Et si I'opium du peuple, c'était de ne plus oser nous poser ce genre de
guestions a haute voix | Et si la morphine salutaire des temps post-modernes, c'était
de faire taire l'inquiétude qui me taraude : " Je voudrais tellement savoir, mais
puisque de toute facon, je ne saurai jamais." Alors on fait une croix sur ce qu'on
voudrait savoir. Alors on fait une croix, méme sur ce gque I'on voudrait croire. Deux
hommes courent a la fois : Pierre et I'autre disciple. On pourrait aussi faire un jeu de
mots et dire : deux hommes courent a la foi (avec f.o.i.). lls courent, parce que, pour
eux au moins, cela ne suffit pas de savoir qu'on ne sait pas.

Ja. Auf deutsch kann ich dieses Wortspiel nicht wiedergeben. Aber bei diesem
Wettlauf fallt mir die grundsatzliche Einsamkeit der beiden auf. Was einer sieht,
kann der andere auch sehen. Aber was er dabei erleben kann der andere nicht
erleben. Auch wenn es eine gewisse "Camaraderie ", auch wenn es eine gewisse
Komplizitat, auch wenn es sogar eine gewisse Hoflichkeit gibt (der Schnellere Junger
wartet ja ab, bis der Chef, Petrus, angekommen ist), auch wenn ich Schulter an
Schulter mit jemandem lebe, bin ich schlussendlich alleine. Der eine, Petrus,
betrachtet bloss, der andere sieht und glaubt. Ist es nicht auch so unter uns ?

Oui, bien sir, j'ai beau vivre dans une méme famille ou un méme groupe, dans une
méme fratrie ou un méme couple, dans une méme communauté de vie ou de
travail, j'ai beau me trouver dans la méme chambre d'hdpital ou le méme home, je
serai, a la fin du compte, seul. Seul a croire ou ne pas croire devant les événements.



Das stimmt. Es sind zwei Dinge, die jeder Mensch im Leben alleine erleben muss :
seine Geburt und seinen Tod. Dazu kommen aber auch der Glaube und die
Ueberzeugung des Zeugen. Wieso ist denn der eine sofort zum Glauben gekommen
und der andere, Petrus, erst spater ?

Je me suis aussi posé la question: pourquoi I'un croit-il immédiatement, et I'autre pas
encore ? Pourquoi l'autre disciple, pourquoi celui que Jésus aimait voit-il
immédiatement, devant les bandelettes et le linge, que la mort n'a pas eu le dernier
mot sur la vie de Jésus ? Si je relis I'évangile, je constate que ce disciple était au pied
de la croix, avec les femmes.

Ja, und Petrus war nicht dabei, da er seinen Meister verleugnet hatte und weinte
bitterlich.

Non, Pierre n'était pas au pied de la croix, Pas plus que les autres, d'ailleurs.
Longtemps, je me suis dit que c'était un de ces détails sans importance. Mais plus je
lis - et plus je vis aussi - plus je me dis que la foi du disciple bien-aimé Iui vient de
quelque part.

Ja, woher ?

Elle lui vient de ce qu'il a su accompagner le Christ dans toutes ses étapes de vies, y
compris, et surtout dans cette mort dont il a dU sentir que, malgré les apparences,
elle n'était pas une mort comme les autres. A mon avis, le disciple a eu une
longueur d'avance, parce qu'il a osé regarder son Seigneur en croix, Et la, eh bien, il
a été comme saisi de la conviction que cette croix, c'était un formidable
retournement. Le retournement de I'amour absolu.

Ja, und... Was bedeutet das fur uns ?

Ce retournement, c'est que le Christ m'accompagne dans toutes les étapes de ma
vie, y compris les plus pénibles, y compris celles que je déserte moi-méme, Au plus
profond de mes ténebres, je suis rejoint par sa mort et par sa résurrection.

Im Tiefsten meiner Finsternis bin ich durch seinen Tod wie auch durch seine
Auferstehung aufgenommen. Deshalb werden in der Johannespassion von J.-S. Bach
diese Worte gesungen : " Eilt, ihr angefochtnen Seelen, Gehet aus eurer
Marterhohlen, Eilt - Wohin ? - nach Golgatha ! Nehmet an des Glaubensfllgel, Flieht -
Ah oui : Wohin ? Wohin ? zum Kreuzeshugel, Eure Wohlfahrt bliht allda !

Ou donc aller ? Ou donc aller ? A la résurrection ou au néant ? Une autre voix, celle
de Georges Haldas, nous le dit a sa maniere: |l est " Plus facile d'opter pour le néant
que pour la Résurrection. Curieusement, le néant semble satisfaire, chez certains, la



raison. La Résurrection les scandalise par son absurdité. Et c'est cela, précisément,
qui me frappe ; ce refus, jamais paisible, de la Résurrection. Qui cache quoi ?

Essayez une fois de voir. Absurdité du néant, au terme de toute une vie. Absurdité
de la Résurrection. C'est entre ces deux absurdités, en fait, qu'il nous faut choisir. "

Amen !



