Un coeur attentif

22 septembre 2002
Maison de Crét-Bérard
Pierre-André Pouly

"Soyez attentifs a ce que vous entendez." dit Jésus. Le méme passage dans
I'évangile de Luc dit : "Soyez attentifs a la maniere dont vous écoutez." Que sont-ils
en train d'écouter, les gens auxquels Jésus s'adresse ? Un discours en parabole.
Jésus leur parle du royaume de Dieu, en le comparant tantét a un semeur, a une
graine qui pousse toute seule, a un grain de moutarde. Et voila qu'en plein milieu de
ce discours a propos du Royaume de Dieu, Jésus dit (c'est presque un refrain quand
il parle en parabole) : "Si quelgu'un a des oreilles pour entendre, qu'il entende !"
Jésus, en disant cela, ne veut-il pas parler d'attention ? Ne veut-il pas inviter ses
auditeurs a aborder sa parole avec la qualité d'attention juste, correspondant a la
nature de cette parole ? Une parole qui est déja comme un avant-go(t du Royaume
de Dieu; une parole qui tour a tour nous rejoint et nous échappe; une parole qui tour
a tour éclaire, puis dissimule; tour a tour dévoile le mystere puis le recouvre d'un
voile; une parole qui est comme une lampe placée sur le lampadaire ou sous le
boisseau, au sommet de la montagne ou sous le lit, suivant la qualité d'attention
qu'on lui offre.

" Soyez attentifs a ce que vous entendez " dit Jésus, a la maniere dont vous écoutez.
Quelle mesure utilisez-vous pour cela ? Jésus ne veut-il pas nous faire nous
interroger sur la qualité d'attention avec laquelle nous abordons sa parole ?

La plupart du temps, quand on lit un texte biblique, on veut tout de suite
comprendre, en dégager le sens, savoir ce gu'il veut dire. On est pressé. Et si on ne
trouve pas le sens tout de suite, on se décourage ou on estime que ce n'est pas pour
soi. Mais rarement on débouche sur l'interrogation : "Comment est-ce que j'écoute
?" Jésus, un jour, dit a un légiste :"Qu'est-ce qu'il y a dans la Loi ? Comment lis-tu ? "
(Luc 10, 26).

Comment est-ce que je lis ? Comment est-ce que j'écoute ? Comment est-ce que je
suis attentif dans mon acte d'écouter ? Comment est-ce gue je fais de mon écoute
un acte d'attention de tout I'étre ? Une écoute qui ne soit pas une simple activité
extérieure, acoustique (ou visuelle si je lis) ou intellectuelle, mais une activité
intérieure, une adhésion du cceur, un acte d'attention qui soit disposition de I'étre
tout entier a la rencontre ? D'ailleurs, en lisant les évangiles, on voit bien que ceux


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2002-09-22/un-coeur-attentif

qui ont appréhendé la parole de Jésus sans disposer leur étre a la rencontre de sa
personne, n'ont rien compris et ont finalement rejeté Jésus. Esaie (42, 20), dit: " On
a ouvert les oreilles, mais on n'a rien entendu ! " Ceux, qui disaient a Jésus : " Si tu
es le Messie, dis-le nous, ouvertement ! ", témoignaient par la d'une maniere naive
de croire qu'on peut tout régler par le pouvoir ordinaire des mots, ceux qui servent a
dire : C'est a droite, c'est a gauche, c'est blanc, c'est noir, on est d'accord pas
d'accord, c'est conforme pas conforme. Mais les mots sont incapables de dire une
vérité importante en dehors d'une relation, s'ils ne sont pas au service d'une relation
vraie entre des personnes.

Les mots des évangiles ne sont pas la pour définir qui est Jésus, pour nous donner
des explications. Ce sont des chemins pour le rencontrer. Alors, comment est-ce que
j'écoute ? Comment est-ce que je chemine dans mon acte d'attention a la parole de
Jésus ? Est-ce que je suis comme un public qui attend passivement que I'on capte
son attention par une performance quelconque ou bien est-ce que je le fais avec
cette qualité d'attente qui est espace intérieur, disposition a la rencontre ?

C'est quoi, un étre attentif ? Est-ce quelqu'un dont on a su capter I'attention ou bien
un étre qui, librement, se dispose a écouter, a recevoir, a rencontrer ? Voila la
véritable attention : pouvoir librement se disposer dans tout son étre pour
rencontrer, pour accueillir une présence. Jésus n'a jamais cherché a capter
I'attention des gens, a les fasciner d'une quelcongue maniere afin d'exercer sur eux
un pouvoir. Il a renoncé a ce type d'autorité des le tout début de son ministere. Le
dialogue avec Satan dans le désert nous renseigne parfaitement a ce sujet. Mais
Jésus disait une parole si vaste, si forte, si débordant d'horizons immenses, qu'il
exhortait les gens a la recevoir avec I'attention qui convient, avec la mesure
adéquate.

Etre attentif ! Etre attentif, c'est étre en attente, étre déja en relation avec celui qui
vient, avec celui qu'on attend, avec celui qu'on veut écouter, celui dont on guette la
parole. "Un étre attentif est déja un étre qui prie", dit Jean-Yves Leloup, la priere
n'étant rien d'autre qu'une attention du coeur a la Présence ". Etre attentif, c'est étre
en attente. Mais il y a une attente qui me projette a I'extérieur, qui me déséquilibre,
gui me vide de ma présence et, au contraire, une attente qui me rend présent et
disponible. Il y a une attente qui est avidité, c'est a dire désir de combler un vide, en
m'appropriant quelque chose, en le faisant mien, parce que ce vide est en moi
comme un corps étranger qui m'inquiete.

Dans notre société de consommation, on joue beaucoup avec ¢a, on exploite ce type
d'attente en proposant en abondance des objets a s'approprier. Mais il y a une autre
attente qui est ouverture, espace intérieur, disponibilité paisible. C'est bien aussi



une sorte de vide a l'intérieur de soi, mais qui n'est pas angoissant, car je I'ai voulu
consciemment. Je I'ai patiemment créé, je lui ai progressivement fait place, comme
on libere une piece de son appartement pour accueillir un ami. Cette démarche va
de pair avec un certain désencombrement de sa vie, de son esprit, avec une
certaine lutte contre I'agitation, avec I'effort de créer dans sa vie des plages de
vacuité, de contemplation, de retraite, de silence, de paix.

Certains Peres du désert, avant d'assister a la liturgie, s'asseyaient une heure
durant, en silence, pour que les choses se remettent en ordre en eux-mémes, et
ainsi créer la place pour recevoir. Plus pres de nous, je connais une femme, elle est
peintre. En s'appliquant a regarder, a développer une qualité de contemplation,
s'ouvre en elle un espace pour rencontrer les autres, pour les accueillir vraiment,
pour les aimer.

L'ennemi c'est souvent la rapidité, le stress qui juxtapose les choses et les étres
sans aucun espace entre deux pour respirer (accueillir I'Esprit). Cela tue I'attention.
La contemplation est remplacée par une succession effrénée d'images dont on se
gave, d'informations dont on se repait sans étre véritablement nourri. Dans le livre
de I'Exode (5, 9), le Pharaon, au moment ou les Hébreux commencent a devenir
attentifs a une parole leur disant d'aller adorer leur Dieu, ordonne a ses chefs de
corvée d'accabler ce peuple de travail afin qu'il n'ait plus loisir d'étre attentif a cette
parole. Pour détruire un étre humain, il suffit de détruire sa capacité d'attention.

La vraie attention, celle qui ne fait qu'un avec la priere, c'est de libérer un espace
intérieur pour réaliser la présence du mystere de Dieu en nous. Cet espace intérieur,
je le laisse apparaitre en me retirant. Il peut se développer du fait de ma non-
prétention a vouloir occuper tout I'espace. Un peu comme Dieu, dans certaines
traditions, qui renonce a étre tout et partout, et se retire pour que le monde puisse
exister, pour que des étres puissent exister en dehors de lui, afin d'étre aimés et
rencontrés. Il y a une attention qui est une forme de vacuité intérieure tournée vers
Dieu. Un silence orienté vers la Source.

C'est dans cet état d'attention que I'étre humain réalise qu'il est porteur d'un
mystere infini, parce qu'il est destiné a rencontrer la Présence infinie. Réaliser la
présence de ce mystere fait exister vraiment. "C'est en écoutant ce mystere", dit
Bertrand Vergelli, "que I'homme se met a étre." En cessant de |'écouter, il chute. En
faisant vivre son étre, il humanise le monde. En ne faisant rien vivre, il le
déshumanise. En faisant vivre cette humanisation, il découvre de l'intérieur de
I'homme, un au-dela de I'homme. En n'osant pas s'aventurer dans cette dimension,
il enferme I'hnumanité dans des limites qui finissent par créer un sentiment
d'absurdité." (Dieu, I'nomme et la violence).



"Soyez attentifs, dit Jésus, dans votre maniere d'écouter". Pas seulement attentif a...
(en vous projetant hors de vous), mais (en vous-méme), attentifs pour, pour
rencontrer, pour recevoir. Aujourd'hui, je recois cette parole de I'Evangile, comme
une parole qui invite a une écoute méditative. Une écoute qui n'engage pas
seulement l'intellect ou I'émotionnalité, mais aussi cette capacité d'attention qui est
le vrai trésor de I'étre humain, le seul que Salomon demande a Dieu (I Rois 3, 9) : un
coeur attentif. Et au moment ou Dieu va I'exaucer, il lui dit qu'il fera de lui un étre
d'une sagesse telle qu'il n'y en a jamais eu encore et qu'il n'y en aura jamais plus.
Un coeur attentif. Au coeur de soi-méme, un silence ouvert sur le mystere de la
présence de Dieu, un silence ouvert a I'Esprit, un silence qui est priere. Une
ouverture a I'Esprit qui est finalement la seule véritable mesure avec laquelle
aborder la Parole. Mesure dont Dieu lui-méme se sert a notre égard pour nous
donner bien plus encore que tout ce que nous pouvons imaginer.

Amen.



