Laissons éclater la louange !

21 juillet 2002
Centre paroissial de Malagnou
Francine Carrillo

C'est un psaume qui va nourrir notre méditation ce matin. Il y est question de
cithare et de harpe et c'est I'occasion de nous souvenir que la musique a joué des
les temps les plus reculés un réle essentiel dans la liturgie, a c6té ou plutét en
soutien de la parole des célébrants. D'ailleurs, le terme méme de psaume qui vient
du grec (psalmos) désignait a I'origine le geste de pincer un instrument a cordes (le
psaltérion) pour en jouer.

Les psaumes sont donc avant tout des musiques ! Des musiques qui nous font
entrer en résonance avec le chant de la création, des musiques qui nous ouvrent sur
la profondeur de la vie qui peut d'ailleurs se révéler au coeur méme de ce qui
empéche momentanément la vie.

Nous entendrons maintenant une version légerement abrégée du psaume 33 qui
sera suivie d'une piece pour harpes qui nous donnera le temps de laisser résonner
en nous la parole que nous avons recgue.

Le propre d'un instrument a cordes, c'est qu'il est sensible aux variations
atmosphériques et gqu'il faut le réaccorder sans cesse pour qu'il joue juste, pour qu'il
soit au méme diapason que les autres instruments.

Pourrait-on en dire de méme de nos vies ? Ne sont-elles pas aussi délicates que les
harpes ou les cithares ? Toujours prétes a se désaccorder et a jouer faux ? Nous
sommes des instruments sensibles, a la merci de toutes sortes de variations, en
proie a de multiples déreglements. Il arrive méme gque plus aucun son, plus aucune
musique ne sorte de nous!

Mais quand prenons-nous le temps de l'accordage ? Quand nous arrive-t-il de nous
asseoir pour retrouver le "la", afin de pouvoir continuer a jouer notre partition au
milieu des autres et avec eux ?

S'il n'y a pas dans nos vies des espaces d'accordage, nous risquons bien de jouer de
plus en plus faux, chacun jouant pour lui-méme, sans écouter les autres. Nous avons
tous besoin de moments pour habiter le temps autrement, nous avons besoin de
recul pour réapprendre a voir ce que nous avons toujours vu, nous avons besoin de
silence pour entendre ce que nous n'entendons plus.


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2002-07-21/laissons-eclater-la-louange

Et c'est ici que le psaume de ce matin nous ouvre un chemin. Ce psaume est de part
en part un appel a la louange ! A la louange du Dieu créateur qui a ajusté le monde
par sa Parole et qui continue de veiller a ce que nous soyons nous-mémes ajustés a
lui, sa fidélité et notre confiance s'alliant I'une a I'autre, comme en contrepoint.
J'aimerais revenir d'abord sur la place de la louange dans nos existences. Puis nous
essayerons de comprendre en quoi cette louange est porteuse de vie, puisque c'est
une maniere d'ordonner nos existences a la Parole créatrice de Dieu.

La louange donc. C'est un mot devenu rare dans notre vocabulaire contemporain !
Nous vivons plutét dans ce que j'aurais envie d'appeler "une société de la plainte".
Nous nous plaignons beaucoup : du temps qu'il fait d'abord (toujours trop chaud ou
trop froid..., cela occupe en priorité les conversations!), du temps que nous n'avons
pas, du temps passé et qui ne reviendra pas.

Nous nous plaignons aussi des autres qui sont devenus une menace plutét qu'une
bénédiction. Nous portons plainte, nous déposons plainte, nous attendons
réparation. Nous vivons dans la suspicion, dans la méfiance des jeunes, des
étrangers, des trop vieux, de tous ceux qui viennent troubler notre tranquillité.

Mais cela n'est pas sans conséquence pour nous. Nous ne nous rendons pas compte
gu'a vivre ainsi dans le négatif, nous nous désaccordons, nous ne sommes plus au
diapason de la vie qui nous est donnée en Dieu et plus aucune musique n'émane de
nous.

Or, nous sommes créés pour célébrer la beauté et la bonté de la création. Nous
sommes créés pour la louange et non pour la plainte. Car la louange éleve, alors que
la plainte avilit. La louange relie aux autres, alors que la plainte nous sépare d'eux.
La louange redresse, elle nous met debout, alors que la plainte nous met sur les
genoux.

Il est dit en ouverture de notre psaume que la louange convient aux hommes droits.
On pourrait aussi dire aux "coeurs droits", sans détour, a ceux qui savent se
déprendre des émotions ou des obsessions qui les occupent. Oui, la louange
suppose la distance qui permet de s'étonner a nouveau.

Or s'étonner, c'est littéralement "étre frappé par le tonnerre". On va dans sa vie
comme tous les jours et tout a coup, c'est le choc ! Un éclair a lieu et le monde
prend un autre visage. On ne sait pas toujours mettre des mots la-dessus, mais on
sait seulement qu'on a été rencontré. Non gue la réalité ait changé, mais parce
gu'on go(te autrement la vie, parce gu'on est tout a coup plus sensible a la
profondeur des étres et des choses.



Maurice Bellet, dans un remarquable petit roman intitulé "Les allées du
Luxembourg", raconte I'histoire d'un homme ordinaire qui, au milieu d'une journée
tres ordinaire, est frappé d'une vision qui I'éveille tout a coup a un autre regard.
Voici ce gu'il dit en parlant de son héros : "Il voit ce gqu'il a toujours vu bien s(r (...)
Et pourtant, ce qu'il voit, c'est I'envers lumineux du monde. A moins que ce ne soit
I'endroit et que notre regard ordinaire ne voie que l'envers de la tapisserie, confus et
laid. De I'autre c6té, de l'autre c6té est la merveille."

Il se pourrait bien que notre regard soit trop court, que nous nous arrétions un peu
trop souvent a I'envers de la tapisserie ! Or il y a mieux a faire dans nos vies !
L'émerveillement est sans aucun doute un chemin vers Dieu, alors que le
désenchantement nous éloigne de lui. Il nous appartient de choisir notre camp, car
nous sommes finalement ce que nous consentons a étre. Et s'il nous arrive de rester
pris dans le découragement et la plainte, nous pouvons au moins tenter de faire un
pas en direction de cette capacité a voir "l'envers lumineux du monde", la ou les
choses ne sont plus simplement des choses, mais deviennent des signes, des
guestions, des invitations. La ou le visible se met a parler pour nous faire passer de
guelgue chose a quelgu'un, la ou le monde et les visages deviennent le berceau
d'une invisible présence.

Voila exactement le mouvement de notre psaume qui nous entraine a nous
accorder, par la louange, a I'ceuvre créatrice de Dieu, a cette ceuvre qui n'est pas
seulement celle du passé, mais du présent, chaque fois que nous nous ajustons a ce
gue Dieu crée en nous par sa Parole et chaque fois que nous nous souvenons de la
fidélité avec laquelle il tient le monde entre ses mains.

Oui, si notre monde subsiste, malgré la violence inouie qui le déchire, c'est que nous
avons été aimés tres fort jusqu'ici. C'est que Dieu nous tient dans sa main et cette
main-tenance se révele infiniment plus fiable et prometteuse que les illusions de
ceux qui croient régler les conflits par la force brutale et sanguinaire de la
vengeance.

Ce matin, un petit garcon a été baptisé et ce geste nous renvoie a notre propre
baptéme. Nous avons été marqués du nom du Christ, nous n'avons pas recu un
esprit qui nous ramene a la peur, mais un Souffle qui fait de nous des fils et des filles
du Dieu vivant. Et nous sommes responsables de la réponse que nous faisons a ce
don. Nous sommes responsables de la posture que nous adoptons dans nos vies,
repli ou redressement.

Pouvons-nous nous encourager les uns les autres a ne pas céder a la morosité de
notre temps, mais a choisir le plus souvent la louange qui n'est pas I'oubli de la



souffrance, mais l'invitation a croire que sous chaque "main-tenant", c'est une main
gui se tend et qui nous invite a dire oui et merci ? Nous sommes tous des étres en
chemin, des étres toujours a naitre.

Que notre désir s'unifie, se simplifie en quéte de l'unique essentiel. Que la louange
surtout nous oriente au don de la vie par lequel nous recevons la vie jour apres jour!
Et qu'enfin nous puissions dire avec le poete Tagore : "Que seulement je fasse de
ma vie une chose simple et droite, pareille a une flite de roseau que tu puisses
emplir de musique."



