
Ouvre-toi et écoute 
23 juin 2002
Église paroissiale de Payerne
Nicolas Charrière

Allo, allo, est-ce que vous m'entendez ? Si oui, alors vous, chers frères et sœurs,
vous tous qui êtes auditeurs, n'êtes pas sourds, en tous cas apparemment pas !
Alors, écoutez bien ! Oui, je sais, écouter, c'est précisément ce que vous êtes en
train de faire. Et écouter, en général !, c'est quelque chose que l'on aime faire. Mais
quand même, je vous le dis : écoutez bien ! Pas seulement d'une oreille, pas même
avec les deux, mais tâchez de prendre aussi votre esprit et votre cœur avec.
Dans notre civilisation occidentale, l'écoute est avec la vue le sens le plus utilisé. Où
que nous alliions, quelles que soient nos activités, nos oreilles sont mises à
contribution : la musique est omniprésente, le trafic dans les villes nous submerge.
C'est fou le nombre de peurs que l'on camoufle avec des sons : dis-moi le bruit que
tu fais, je te dirai de quoi tu as peur ! Dans notre foi chrétienne aussi, l'écoute est le
sens le plus usité : imaginez un culte où il n'y aurait pas d'officiant à écouter,
seulement à voir, à toucher, à goûter. " Mais Monsieur le pasteur, comment on fait si
vous ne dites plus rien ?" Ne vous inquiétez pas chers fidèles, à défaut d'être votre
moulin à prières, je suis votre moulin à paroles ! Imaginez une prière que vous feriez
non avec vos paroles, mais avec vos corps ou en mangeant. Je sais, on le vit parfois,
mais on s'empresse de remplir avec des mots ce qui pourrait résonner simplement
sans eux !
L'écoute - et la parole qui lui est corrélative - est pour beaucoup le sens que nous
préférons aujourd'hui pour entrer en relation avec Dieu, mais aussi et d'abord avec
les autres. Sauf que souvent, trop souvent, nous écoutons du bruit, c'est-à-dire
quelque chose qui ne peut pas donner un sens à notre vie, voire même plus
modestement la divertir, l'amuser : bref, la remplir. Alors notre monde se peuple de
bruits, mais ceux-ci restent extérieurs à nous; alors nous désapprenons comment
écouter; alors nous ne sortons plus de nous-mêmes pour écouter; alors nous ne nous
mettons plus en question.

Bon, ça ne sert à rien de se blâmer parmi. Comment peut-on faire autrement alors
que nos oreilles peuvent entendre en l'espace de cinq minutes un flash sur les
massacres en Israël-Palestine, une pub pour les Pampers et le début d'un match de

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2002-06-23/ouvre-toi-et-ecoute


football ? Ou alors, dans une même fin de journée, les collègues de bureau qui
conversent, puis le concert de klaxons et enfin la famille qui raconte sa journée, puis
la télévision, puis enfin la nuit où pour certaines le silence ressemble à des
ronflements ! Voire encore écouter un culte à la radio, puis une page d'annonces
pour le festival Paléo de Nyon, puis une action caritative en faveur des paysans
défavorisés du Tadjikistan Sud, puis le résumé de la course automobile d'Imola, puis
la messe catholique, puis la prière musulmane, puis la méditation bouddhiste, puis,
puis, puis…
Et bien ça finit par y ressembler, à un puits, catégorie sans fonds ! Toutes ces
sollicitations usent nos oreilles et les émoussent. Les choses finissent par se niveler,
" et puis c'est pas tout ça, mais y a encore tous ces soucis qui me pèsent… ". Dans
le chaos sonore qui baigne et rythme nos quotidiens, face à toutes les offres qui
parviennent à nous, nous devons faire la sourde oreille sous peine littéralement
d'exploser !
Alors, nous entrons mal en relation, avec les autres, avec Dieu. Parce que nous nous
comportons comme des sourds qui auraient des oreilles. Et j'ajouterai que, ne
parvenant plus à écouter, nous ne pouvons pas non plus nous sentir écoutés (ou
alors il faut devenir pasteur, et encore !). C'est quand, la dernière fois où vous avez
réellement eu l'impression d'être écoutés, accueillis, aimés dans tout ce que vous
êtes sans exception ? C'est quand ? Nous sommes devenus sourds faute d'entendre
trop : sourds à nous-mêmes, sourds aux autres, sourds à Dieu.

Jésus est venu guérir un homme sourd. Et qui plus est, parce qu'il entendait mal, un
homme qui avait de la difficulté à parler : il avait la langue " nouée " dit le texte.
C'est vrai, on ne parle bien que lorsqu'on écoute bien ! Or, le Christ va guérir la
surdité de cet homme par la chose apparemment la plus absurde à faire : il va lui
parler. Parler à un sourd, il faut le faire tout de même ! Bravo le discernement
serais-je tenté de dire, si le miracle n'avait pas eu lieu ! Mais voilà : les oreilles du
sourd se sont ouvertes, la langue s'est dénouée.
C'est une parole du Christ qui permet d'écouter à nouveau, c'est une parole qui se
donne à écouter et qui rend la vie. Là vous pourriez me rétorquer : " Merci, on était
au courant ! Et puis ça ne fait qu'une parole de plus à écouter, autant dire qu'on
n'est pas sorti de l'auberge ! " Le problème, c'est que lorsque nous sommes sourds à
la vie, à la Bonne Nouvelle ou lorsque d'autres de notre entourage le sont, nous
voulons commencer par la parole, par une parole. Alors que ça ne peut qu'aggraver
les choses, une parole de plus !



Jésus, lui, ne commence pas par là. Avant que le sourd puisse recevoir une parole, il
faut un bout de chemin, que Jésus va faire avec lui.
Revoyons la séquence, avec une question que je vous poserai à chaque fois. Elle
démarre avec la demande des proches de la personne sourde ; c'est un temps pour
se tourner vers le Christ, un temps pour faire confiance, un temps pour porter celles
et ceux qui nous sont proches. Question : pouvons-nous entendre Dieu sans
commencer par se tourner vers lui et lui porter les humains dans l'amour ? Mieux :
par être porté vers lui par ceux qui nous aiment ?
Puis, deuxième mouvement, Jésus part à l'écart avec cette personne; prendre de la
distance, s'éloigner, faire silence : car c'est faire silence, pour un sourd, que de se
priver de ceux avec qui il communique visuellement. L'écart, la distance. Pour
apprendre à écouter. Pour être écouté, il faut souvent commencer par faire une
place à ce qui ne s'écoute pas : le vide, le silence, la mort peut-être. Question :
quelles sont les solitudes, les mises à l'écart, les vides de nos existences ?
Ensuite, troisièmement, le Christ a ces gestes formidablement simples, ces gestes
de guérisseur de l'époque, tellement faits avant et après lui, tellement que rien ne le
distingue d'un autre soignant. Après la vue, c'est le toucher qu'il utilise. Petit à petit,
il s'approche sans encore affronter directement la surdité de cet homme. Prendre les
choses au sérieux demande du temps. Nous avons besoin d'étapes, nous avons
besoin de temps. Et surtout, nous avons besoin d'être tout entier rejoints par ce
Dieu d'amour; tout entier dans notre chair, dans notre cœur, dans notre esprit, dans
nos tripes, que sais-je ? Question : Où avons-nous besoin d'être rejoints, pour
commencer ?
Ensuite, enfin, seulement, vient la parole. " Ouvre-toi ".

Et il est remarquable que dans cet ordre, le Christ, par sa parole, fasse du sourd un
acteur de sa guérison, c'est à lui de s'ouvrir, de répondre à cette parole. Et il peut le
faire grâce au chemin qui vient d'être esquissé, grâce aussi à cette parole qu'on lui
adresse. La parole qui perce la surdité, qui vient enfoncer les portes du silence pour
permettre à l'homme de redevenir acteur de sa vie, cette parole " ouvre ". Elle fait
ce qu'elle dit.
Cela nous renvoie à nos vies quotidiennes : quelles sont les paroles, les sons, autour
de nous, qui provoquent l'écoute de tout notre être ? Quelles sont les voix du monde
qui viennent rendre une relation complète ? Qu'est-ce que tu écoutes ? Quelle est la
parole qui nourrit ta vie ? Où la cherches-tu ? Réfléchissez-y : trouvez dans vos
parcours les paroles, ce que vous avez écouté et qui vous a portés, qui vous a
ouverts, qui vous a fait respirer mieux. Prenez le temps de réécouter cela. Si vous



êtes des personnes merveilleuses - et vous l'êtes aux yeux de Dieu ! - quels sont les
événements qui vous ont permis de devenir au sens fort ? Qu'est-ce qui vous a
portés ?

Pour Esaïe, c'est écouter Dieu. Ecouter Dieu, c'est manger ce qui est bon, dit-il. Pour
notre homme sourd, écouter Dieu, c'est d'avoir été accueilli qui est bon pour lui, ce
qui l'ouvre et le délie. Alors, écouter cette parole, rencontrer ce Christ comme il ne
pouvait jusqu'ici pas ou plus rencontrer un être humain, ça lui a permis de pouvoir à
nouveau vivre, en faisant des choix. " Ouvre-toi ! ", bien sûr, écouter Dieu ne va pas
de soi : on en a dit, des bêtises sur lui, on lui en a fait dire aussi ! La chance que l'on
a, c'est que Dieu ne s'écoute pas comme vous m'écoutez en ce moment. Il faut s'y
prendre autrement, avec un bout de chemin à faire, dans lequel il y a nos proches,
une mise à l'écart, du silence aussi, la prise de conscience de la proximité de Dieu,
là tout près au cœur même du vide, puis la parole qui prend sens. C'est une chance,
le bruit de Dieu ne ressemble pas à tous les autres, à condition qu'on se donne les
moyens de l'entendre, ou que d'autres nous portent lorsque nous n'y parvenons pas.
Et puis, rappelez-vous que la Parole de Dieu est bonne à manger, elle ouvre et délie
: donc si vous croyez l'entendre mais que ce n'est pas cela qui se passe dans votre
vie, alors méfiance ! C'est une parole qui continue à nous être adressée. " Ouvre-toi
! " par l'écoute, réalise ta vie; par l'écoute, réalise ce que tu écoutes et qui te fait
vivant. Car écouter, c'est toujours être et faire. Si l'on ne fait pas ce que l'on écoute,
si l'on ne le vit pas, alors comment cela peut-il être concret dans notre quotidien ?
Difficile ! Or, la condition pour ne plus être sourd, c'est bien que ce que l'on entend
change quelque chose dans notre vie !
Vous qui écoutez en ce moment la radio, nous qui sommes rassemblés ici, nous qui
sommes sourds alors même que nous croyons entendre, comment recevons-nous
cette parole du Christ : " ouvre-toi " ? Comme un vague bourdonnement avec verni "
garanti chrétien ", semblable à tous les autres bruits qui nous entourent sans cesse
? Comme une parole qui change tout, tellement belle et bonne qu'elle ouvre les
oreilles, dénoue la langue, rend la vue, restaure le toucher, redonne du goût, respire
la vie ?
Cette parole qui vient provoquer l'écoute brise la mort du silence : là où tout semble
vide et vain, il y a encore une place pour l'inattendu de Dieu. Alors quelle est la
parole qui vous permet de vivre cela ? Est-elle faite de mots ou de gestes ou de
visages ou de…
Ce qui est formidable, c'est que cette parole du Christ est tout le contraire de ce que
nous partageons ensemble à ce moment précis. Elle n'est pas lancée du haut d'une



chaire, mais elle est l'aboutissement de la proximité de Jésus qui a accueilli la
demande, pris à l'écart, touché, fais des gestes banals mais si rassurants de
médecine populaire, prié. Alors, n'en restons pas là ! Sortons de cette église,
éteignez vos radios, et allons découvrir cette parole que l'on entend qu'après avoir
pris soin : quelqu'un pour nous, nous pour quelqu'un.
Circulez, y a rien à voir ! Mais y a tout à écouter ! Même le silence qui nous entoure,
même ce qui résonne du vide de la mort. C'est là que la parole de Dieu a surgi pour
cet homme, pour nous peut-être ?

Amen !


