Viens, Esprit Saint !

12 mai 2002
Chapelle de Baden
Michel Cornuz

En ce dernier dimanche du temps pascal, I'Eglise nous propose de méditer I'ultime
priere de Jésus avant de quitter les siens. Dans cette priere adressée a son Péere,
Jésus demande ['unité de ceux qui croient en lui, comme une sorte de prélude a
I'unité du genre humain : "Que tous soient un comme toi, Pere, tu es en moi et que
je suis en toi, qu'ils soient en nous eux aussi, afin que le monde croie que tu m'as
envoyé." (Jean 17, 21)

Que tous soient un ! Voila qui résonne avec force encore aujourd'hui dans notre
monde toujours si divisé ! Que tous soient un ! Voila qui fait écho a quelque chose
de profond en nous, a une certaine nostalgie d'unité, d'harmonie, de plénitude. Que
ce soit au sein de nos familles ou il y a tant de difficultés de communications, de nos
Eglises marquées par tant de divisions, de notre société ou la "fracture sociale" ne
fait que s'accroitre, de notre monde enfin ou certains prédisent un "choc des
civilisations" Comment alors vivre concretement cette unité, cette harmonie
promises par le Christ a ses disciples? Les textes que nous avons entendus nous
proposent un chemin, un chemin qui commence par chacun de nous, un chemin de
conversion du cceur, comme l'annoncait Ezéchiel. La paix véritable ne peut advenir
dans notre monde que si chacun vit une paix intérieure; de méme, I'unité des
chrétiens, I'unité du genre humain ne seront possibles que si chacun est unifié au
plus profond de lui-méme, si chacun vit en harmonie avec soi-méme, ce qui est loin
d'étre une voie facile !

Le récit de la guérison par Jésus de I'hnomme possédé nous montre que pour parvenir
a cette unification intérieure, nous avons besoin d'une guérison, d'une libération de
tout ce qui nous disperse, nous dislogue et nous aliene. Je vous propose ce matin de
suivre pas a pas ce récit étrange pour que nous entrions dans cette dynamique de
guérison, d'humanisation, d'unification, de pacification produite par la rencontre
avec le Christ. Dans I'évangile de Marc, juste avant cette guérison, il y a I'épisode de
la tempéte apaisée. C'est maintenant une autre tempéte que Jésus va apaiser, une
tempéte intérieure a I'humain, intime, tout aussi dévastatrice que le déchainement
des éléments naturels!


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2002-05-12/viens-esprit-saint

Entrons donc dans ce récit, sans trop de préjugés et sans nous laisser heurter par
son cOté spectaculaire et extraordinaire. Essayons dans un premier temps de nous
identifier a ce personnage anonyme possédé par une légion de démons. Ce n'est pas
facile au premier abord ! Le fou, le démoniaque, I'anormal, le bizarre, c'est
spontanément toujours I'autre ! Un autre qu'on cherche alors, comme les gens de
Gérasa, a dompter (comme s'il était un animal sauvage), qu'on expulse de nos villes
si policées. Un autre qu'on considere comme une menace, peut-étre parce que nous
sommes mis en question par lui dans notre fragile équilibre !

Et pourtant, c'est le premier pas pour faire I'expérience de la Présence libératrice du
Christ que de se regarder soi-méme en vérité, de ne pas masquer toutes les zones
d'ombre qui existent dans nos vies, de ne pas nous identifier a I'image que nous
donnons a l'extérieur, image bien nette, mais aussi bien superficielle. Nous
ressemblons tous par certains c6tés au possédé de I'évangile qui n'a pas une entiere
maitrise de sa vie. En chacun de nous, il y a des blessures profondes qui cicatrisent
mal, des tristesses inconsolables, des frustrations accumulées, des coléeres rentrées,
des confiances trahies, bref tout ce qui bouillonne en nous, mais que par pudeur, par
peur aussi parfois, nous cachons ! Aux autres bien slr, mais aussi a nous-mémes,
comme si nous avions perdu la clef de ces pieces sombres et en désordre de notre
maison intérieure.

Le démoniaque de Gérasa nous renvoie I'image de cet autre c6té de I'humain que
nous ne voulons pas voir en nous, de cette autre rive de nos vies ou nous ne voulons
pas aborder. Regardons-le donc non comme un fou ou un possédé qu'il faudrait
dompter ou fuir, en tout cas tenir a distance, mais regardons-le comme un frere
humain proche avec sa souffrance et ses blessures ! Un homme qui vit dans les
tombeaux, le domaine du chaos et de la mort donc, qui ne peut plus avoir de
relations sociales, de communications vivantes avec les autres personnes, qui a une
attitude autodestructrice (il se déchire avec des pierres) et qui lorsque le Christ
parait ne peut que I'apostropher avec violence : "Je t'adjure, par Dieu, ne me
tourmente pas !" comme si la perspective de guérison était une menace pour lui,
comme si son enfermement dans ses symptémes était préférable.

Un homme "possédé d'esprits impurs", comme le dit I'évangile qui donc ne se
possede plus lui-méme, n'a plus de consistance personnelle : "mon nom est |égion",
un homme ballotté par des désirs contradictoires, des pulsions plus fortes que lui.
Un homme disloqué et aliéné a des forces extérieures, qui n'arrive plus a dire "Je", a
trouver un centre personnel, une assise spirituelle. Pas besoin d'imaginer des petits
démons fourchus ! Le démoniaque dans la Bible, c'est ce qui divise I'étre humain, ce
qui fait que nous ne sommes plus "integres" - non au sens moral, mais au sens



existentiel - plus entiers, le démoniaque c'est ce qui nous rend étrangers a nous-

mémes.

Mais I'évangile fort heureusement ne s'arréte pas au diagnostic ! Il nous présente
surtout la dynamique de guérison qui permet a cet homme de retrouver son unité
intérieure par la rencontre avec Jésus Christ.

Face a cet homme désintégré, Jésus, sur qui repose la plénitude de I'Esprit saint, est
bien la figure de I'étre humain "integre", parfaitement unifié, en paix avec lui-méme,
en lien avec la Source de Vie, en communion profonde avec tous les hommes. Jésus
ne fuit pas a la vue du possédé, mais il va a sa rencontre ! Il passe sur cette autre
rive de I'humain pour apporter un peu de cette Vie qui est en lui, de cette Confiance
gui I'habite, de cette Lumiere qui pénetre jusgu'aux lieux les plus obscurs, de cet
Amour qui est comme un baume sur les blessures intimes ! C'est cette rencontre qui
va étre facteur de guérison !

On aurait tort de ne voir que le coté spectaculaire de I'exorcisme. En fait, Jésus
dissocie 'hnomme qu'il a en face de lui de ces mauvais esprits qui le possedent, le
font agir a contresens et le rendent malheureux. Il ne le regarde pas comme un fou
a enfermer dans une camisole de force, mais comme une personne, unique,
irremplacable. Il ne l'identifie pas a ces démons, mais il sait voir par-dela tous ces
actes déstructurés - et destructeurs - I'homme créé a I'image de Dieu, 'homme
integre, I'hnomme innocent, I'homme blessé. Et c'est ce regard d'amour, ce regard
d'acceptation inconditionnelle, qui produit la guérison. Le possédé n'est plus
"légion", mais dans le regard d'Amour du Christ il redevient une personne unique et
consistante.

N'est-ce pas ainsi que Jésus s'approche de chacun dans les évangiles ? Respectant la
femme adultere en lui donnant confiance en sa dignité retrouvée; ne considérant
pas Zachée comme un exploiteur et un collaborateur, mais regardant a la profonde
solitude de ce malheureux, n'identifiant pas non plus les pharisiens a leur carapace
de justice, mais découvrant les failles de ces hommes si fiers d'eux-mémes; Jésus
qui n'enferme personne dans des jugements, mais qui conduit chacun a transformer
sa vie, en le faisant sortir du cercle vicieux de la honte et du mépris de soi comme
de la fausse justice.

C'est ainsi que le Christ veut aussi nous rencontrer, si nous laissons son Esprit
pénétrer I'intimité de nos coeurs pour nous unifier intérieurement et nous faire
retrouver ou découvrir notre centre, ce lieu secret de la présence divine en nous,



intact malgré toutes les blessures, préservé malgré toutes les chutes qui est notre
assise spirituelle. Ce n'est pas nous qui opérons cette unification intérieure, par un
effort surhumain, qui risquerait toujours de nous faire rechuter dans les mémes
échecs, mais il suffit simplement de se laisser atteindre au plus profond par le
regard d'Amour que le Christ porte sur toute notre vie!

Nous pouvons essayer de vivre cela notamment dans la priere ou la méditation,
dans ces moments que I'on appelle du beau mot de "recueillement" - ces temps mis
a part dans la dispersion de nos journées ou nous pouvons justement recueillir tous
les moments épars de nos vies, tous les fragments de nos existences, toutes les
sollicitations qui nous éparpillent dans tant d'activités ou nous risquons de nous
perdre, pour nous recentrer sur I'essentiel et nous unifier intérieurement.
Recueillement ou nous pouvons laisser I'Esprit besogner en nous et recoller tous les
morceaux brisés de notre existence pour en faire quelque chose de beau et de
cohérent. Nous pouvons dans ces temps de recueillement laisser retentir et faire
notre, cette invocation a I'Esprit saint de I'Eglise primitive :

Viens, Saint-Esprit, du ciel fais jaillir I'éclat de ta splendeur.

Viens, Pere des pauvres, viens Esprit généreux; viens, Lumiere des coeurs.

Toi le Parfait Consolateur, merveilleuse fraicheur, dans notre ame, tu fais habiter la
paix.

Dans la peine, tu es le repos; dans I'épreuve, la force; dans la tristesse, la
consolation.

Lumiere bienfaisante, pénetre I'intimité de nos cceurs.

Lave notre péché, abreuve notre sécheresse, guéris notre blessure;

Fléchis notre rigidité, enflamme notre tiédeur, redresse notre égarement.

A la fin de notre récit, le possédé désaliéné peut revenir dans son village, dans sa
famille. Pacifié, il peut étre un artisan de paix; unifié, il peut étre facteur d'unité et
d'harmonie autour de lui. Celui qui a fait ce passage de la dislocation a l'unité
intérieure, qui a retrouvé sa personnalité, sa consistance spirituelle, va devenir
apotre, porteur a son tour d'une parole de libération et d'unification. Il aura pu faire
de ses blessures le lieu méme ou rejoindre les autres dans leurs blessures intimes,
pour leur communiquer a son tour la puissance de guérison.

C'est ainsi que la Priere du Christ pour I'Unité est exaucée, lorsque laissant I'Esprit
agir en nous, nous produisons ses fruits qui nous ouvrent a des relations nouvelles
avec nous-mémes et avec autrui : amour, joie, paix, patience, bonté, bienveillance,
foi, douceur et maitrise de soi. "Que tous soient un comme toi, Pere, tu es en moi et



que je suis en toi, qu'ils soient en nous eux aussi, afin que le monde croie que tu
m'as envoyé." (Jean 17, 21)

Amen !



